Ananthacharya Indological Research Institute Series No. XXXI

## श्रीकूरेशविरचित पश्चस्तवी

## The Pañcastavi

of

### Śrīvatsānkamiśra (Śrī Kureśa)

A Critical Edition

with Commentary of Rāmānujācārya (in Sanskrit)

Ananthacharya Indological Research Institute G.D. Somani School Building Cuffe Parade, Mumbai 400 005

### Ananthacharya Indological Research Institute Series No. XXXI

## श्रीकूरेशविरचित पश्चस्तवी

## The Pañcastavi

of

Śrīvatsāṅkamiśra (Śrī Kureśa)

A Critical Edition

with Commentary of Rāmānujācārya (in Sanskrit)

Ananthacharya Indological Research Institute
G.D. Somani School Building
Cuffe Parade, Mumbai 400 005

Assemble, here a ledelor of the same bridges Series No. XXXI

The Prancastery

Ananthacharya Indological Research Institute Series No. XXXI

# श्रीकूरेशविरचित पश्चस्तवी

## The Pañcastavi

OF

Śrīvatsānkamiśra (Śrī Kureśa)

**A Critical Edition** 

with Commentary of Rāmānujācārya (in Sanskrit)

Edited

by

Dr. L. GEETHA

Ananthacharya Indological Research Institute G.D. Somani School Building Cuffe Parade, Mumbai 400 005

## Copyright © Ananthacharya Indological Research Institute

श्रीकरेशवित्रितित प्रज्ञानी

First Edition 2010

Price:

Published by:
Ananthacharya Indological Research Institute
G.D. Somani School Building
Cuffe Parade, Mumbai 400 005
Ph. 022-22184174
Email: anantacharya\_institute@rediffmail.com

Printed at RNR Printers 19, Thandavarayan Street Triplicane, Chennai 600 005 044-28447071, 044-28441856

#### **Publisher's Note**

Stotra literature in Śrivaiṣṇava religion is held in high esteem by the erudite scholars and devotees as it epitomizes the vedantic thoughts in a palatable form. It is less spoken of even though many learn recite by rote. Which form of Brahman is to be contemplated is answered by Kūreśa. It explains many philosophical eulogies in a simple poetic form. Just by going through the commentary, one will be able to enjoy the depth of its message and the heights of ecstasy, which is reached by Kūreśa. Hence we are happy to place the Pañcastavi of Kūreśa with commentary Rāmānujacārya of a later period and Critically Edited by Dr. L. Geetha in the hands of our readers. This is the fruit of 'Jñāna yajña' done for the award of Ph.D. Degree under the Guidance of Dr. S. Padmanabhan, Department of Sanskrit, University of Madras. It is apt that it reaches the public in the millennium commemoration of Kūreśa.

We sincerely thank Dr. K. K. A. Venkatachari, Founder Director of A.I.R.I. for having taken pains to edit this volume and getting it printed in the present format on the occasion of tenth centennial birthday of Śri Kūreśa. We are indebted to R. N. R. Printers, Chennai, for their cute printing in time.

Ramesh M Dave
Director
A.I.R. Institute

### **FOREWORD**

It is a happy occasion for all the Śrīvaiṣṇavites that the Pañcastavī of Kūreśa is getting published in the thousandth birth year of Śrī Ālvān.

When Dr. S. Padmanabhan, Prof. of Sanskrit, University of Madras told me that there is an unpublished Sanskrit commentary by Sri Ramanujacarya on the Pañcastavī of Kūreśa, I took keen interest and requested the authorities of Anantacarya Indological Institute to publish this work during the befitting occasion of Śrī Ālwān's millennium birth year. This work was critically edited by Dr. L. Geetha, Prof. of Sanskrit, Queen Mary's College, Chennai-4, as a research work under the scholarly guidence of Dr. S. Padmanabhan.

I record my sincere thanks to Gadi Swamy, Sri P.B.Srinivasachari, President of the Sri Venkateshwara Devasthanam, Fanaswadi, Mumbai, Sri P.B. Somani, President of Anantacarya Indological Institute, Mumbai and Sri R.M.Dave, Driector of Anantacarya Indological Institute for their praiseworthy human service by publishing this work.

I thank, Mr. Rajan of RNR Printers for printing this book within a short period.

06.03.2010 Mumbai

- K.K.A. Venkatachari

I thank Mr. Rough of RMS Photos for exhaunt this today

- K.K.A. Ventketachari

# PREFACE

The Śrīvaiṣṇava religious literature has its root from the Vedas. The foremost preceptor in the Śrīvaiṣṇava religious tradition was Śrī Nāthamuni and was succeeded by his grandson Yāmunācārya. He was populary known as Ālavandār in Tamil. He combined the Viśistadvaita philosophy with lyric and hence he may be regarded as the trendsetter for latter writers. Rāmāmnuja's Gadyatraya also paved way for Śrīvatsānkamiśra. otherwise known as Kurattalvan or Kureśa. Kūreśa is the author of five exceptionally devotional lyrical poems. They are collectively known as Pañcastavi. They describe the five forms of the Lord namely Para, Vyūha, Vibhava, Antaryami and They also contain the five topics of Vaisnava tradition namely Arthapañcaka, which denote Paramātmā (the supreme god), Jīvātamā (the individual soul), Purusārtha (the goal). Upāya (the means) and Virodhisvarūpa (the impediments).

The Pañcastavi of Śrivatsānkamiśra is known for its esoteric vaiṣṇava philosophical tenets. Unfortunately there are not many commentaries from the ācāryas or preceptors who followed Śrivatsānkamiśra. However there are three sanskrit commentaries of later writers available to us. The commentaries are by Śrinivāsācārya, Rāmānujācārya and Venkatanivāsa. Among these the commentary by Śrinivāsācārya alone was published in Telugu, Devanāgari and Grantha characters. The commentary of Rāmānujācārya is precise and explains the salient features of the original text in a nutshell. A critical edition of the commentary by Śrī Rāmānujācārya was taken up for the first time as a research work. This is being published at present by the Anantacarya Indological Institute.

I am ever indebted to the authorities of the Anantacarya Indological Institute for publishing the Pañcastavi of Kūreśa with the commentary of Rāmānujācārya during his Thousandth Birth Celebrations.

I express my heartfelt gratitude to Dr. K.K.A. Venkatacary, founder Director of Anantacarya Indological Institute for his efforts and interest in getting the Pañcastavī of Kūreśa with a commentary into present book form during this rare and unique occasion for all the Śrīvaiṣṇavites. The book is the fruit of his unwavering devotion and bhakti to Śrī Rāmānuja and his foremost disciple Śrī Kūreśa. I once again thank him for his invaluáble guidance in getting this work published and for his scholarly forward.

I sincerely feel that the real credit for this pursuit is to go to my research guide Dr. S. Padmanabhan, Professor of Sanskrit, University of Madras. I am greatly indebted to him for his able guidance at every step of my research work. He is again instrumental in the publication of this work.

I thank RNR Press for their neat printing within short time.

Last but not the least, I thank my husband Sri A. Srinivasaraghavan for encouraging and helping me in all my endeavour.

I dedicate this book to my parents and parents-in-law.

- Dr. L. Geetha

### **List of Abbreviations**

अमर - अमरकोशः

अ.शि. - अथर्वशिखोपनिषत्

अष्टा - अष्टाध्यायी

अहि - अहिर्बुध्न्यसंहिता ऐत - ऐतरेयोपनिषत्

कठ - कठोपनिषत्

ग.पू. - गणेशपूर्वतापिन्युपनिषत्

गर्भोप - गर्भोपनिषत् चित्यु - चित्युपनिषत् छां - ज्ञान्दोग्योपनि

छां - छान्दोग्योपनिषत् तै.आ. - तैत्तिरीयारण्यकम्

तैत्ति - तैत्तिरीयोपनिषत् तैत्ति.सं. - तैत्तिरीयसंहिता

त्रि.म.ना. - त्रिपाद्विभूतिमहानारायणोपनिषत्

ना.अ. - नारायणानुवाकम्

ना.पू.ता. - नारायणपूर्वतापित्त्युपनिषत्

पु.सं. - पुटसङ्ख्या

बृह - बृहदारण्योपनिषत्

ब्रह्म - ब्रह्मसूत्रम् भ.गी. - भगवद्गीता मनु - मनुस्मृति

म.रा.स्तोत्र - मन्त्रराजपदस्तोत्र

महा - महानारायणोपनिषत्

महा.भा. - महाभारतम् महो - महोपनिषत् मुण्ड - मुण्डकोपनिषत्

यजु - यजुरुपनिषत्

र.स्तो.उ. - रङ्गराजस्तोत्र उत्तरशतक

रा - रामायणम्

वि.ध.पु. - विष्णुधर्मोत्तरपुराणम्

वि.प्. - विष्णुपुराणम्

वि.स.ना. - विष्णुसहस्रनामस्तोत्रम्

श.ग. - शरणागतिगद्यम् श्री.गु.को. - श्रीगुणरत्नकोशम्

श्रीरङ्ग - श्रीरङ्गगद्यम्

... श्वेता - श्वेताश्वतारोपनिषत्

सुबाल - सुबालोपनिषत् स्तो.र. - स्तोत्ररत्नम्

ह.मा. - हस्तिगिरिमाहात्म्यम्

हा.सं. - हारीतसंहिता

Ah. S. - Ahirbudhnya Samhitā

Ati.st. - Atimānuṣastava
Bh.g. - Bhagavadgītā
Br.S. - Brahmasūtra

Ca.s. - Catuśśōki

Ch. - Chāndōgyōpaniṣad

GOML - Government Oriental Manuscripts Library

Jay. Sam. - Jayākhya Saṃhitā L.T. - Lakṣamī Tantra M.bh. - Mahābhārata

M.up. - Munkopanişad

Ma.na. - Mahānārāyaņōpaniṣad

RTS - Rahasyatrayasāra

R.B. - Rāmānujabhāṣya on Vēdāntasūtra

Ran.st.u. - Rangarājastava Uttaraśataka

R.V. - Rgvēda

S.gadya - Śaraṇāgatigadya S.G.K. - Śrīguṇaratnakōśa

S.st. - Śristava

Sri va.bhu - Śrī vacanabhūṣaṇa

St.rat. - Stötraratna

Vēdāntadēśika

Vișnupurăna

sl. Ślōka Sv.up. Śvētāśvataropanisad Su.ba.st. Sundarabāhustava Tai.up. Taittiriyopanişad TC Tātparyacandrikā Vai.st. Vaikunthastava Va.P. Varadarāja Pañcaśat Var.st Varadarājastava V.S. Vēdārthasangrahah

V.D.

V.P.

Vaidika Pandit Sri V Hariharan Collection, Sholinganallur, Chennai

de es becheçõel ano I

Guiv2

## CONTENTS

Forword

Preface

List of Abbreviations

| Part I                                                         | Page No. |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| I. Introduction                                                | 1        |
| Śrīvatsānkamiśra's life sketch                                 | 4        |
| Works of Śrīvatsānkamiśra                                      | 8        |
| A brief analysis of the contents of the Pañcastava<br>Śrīstava | 9        |
| Vaikunthastava                                                 | 10       |
| Atimānuṣastava                                                 | 13       |
| Sundarabāhustava                                               | 16       |
| Varadarājastava                                                | 19       |
| II. The philosophy of Śrīvatsānkamiśra                         | 21       |
| Visnu as Supreme Being and His abode                           | 21       |
| The concept of Śrī                                             | 23       |
| Supreme Lord and His manifestation                             | 29       |
| Supreme Reality and His attributes                             | 38       |
| Prapatti as a means of mokṣa                                   | 48       |
| III. The influence on and of Śrīvatsāṅkamiśr                   | a 54     |
| The influence of Alvars                                        | 54       |
| The influence of Yāmuna                                        | 63       |
| Śrīvatsānkamiśra's influence of later writers                  | 66       |
| IV. Śrīvatsānkamiśra as a poet                                 | 68       |
| V. The commentator                                             | 71       |
| VI. Critical apparatus                                         | 77       |

#### Part II

L

### The text of Pañcastavi with the commentary of Śrī Rāmānujācārya

| Śristavam         | 80  |
|-------------------|-----|
| Vaikunthastavam   | 87  |
| Atimānuşastavam   | 143 |
| Sundarabāhustavam | 178 |
| Varadarājastavam  | 234 |
| Valauatajastavam  |     |

### Appendix: Index of verses of the Pañcastava Index of citations in the commentary ix of Śrī Rāmānujācārya

Preparti as a means of means

My Selvansankamilta as a post

XXV

III. Index of sūtras of Aṣṭādhyāyī xxvii Bibliography

#### INTRODUCTION

The Sanskrit language is enriched with a variety of poetical literature of both longer and shorter poems. Lyrics are short and sweet poems with an intensely emotional fervour as an outburst of a poet. The history of Sanskrit religious poetry is as old as the Indian thought. The Vedas contain numerous hymns. The Samhitā section of the Vedas contain eulogistic invocations of various deites. This lyrical fervour must have had its roots with the communion of the devotee with his favourite chosen deity. Many of these stotras are treasures of lyrical beauty and poetic imagery. The hymns of the Vēda are all devotional in nature and are addressed to the Gods. The Samhitas are metrical compositions addressed to various deities of nature who were worshipped as Indrā, Agni, Vāyu etc. Lyrics with religious and philosophical themes have also been developed in the classical Sanskrit literature. The lyrical portions in the Vēdās, Purāṇas and in the Itihāsas are quite incidental to the main purpose of the narratives

The worship of personal God perhaps, started from the ages of the Purāṇas. The Praise of Viṣṇu and Lakṣmī gained importance in various Purāṇas. The Viṣṇupurāṇa which is considered as Pūrṇaratna¹ by Yāmuna contains eulogy on Viṣṇu and Śrī. The Bhāgavatapurāṇa contains attractive stories of Viṣṇu and the story of the devotees like Dhruva, Prahlāda etc. It also contains stuti portions like Kunti praising Kṛṣṇa when the Lord protected the scion of the Pāṇdavās from the shaft of Aśvathāma. Brahma and others praise the Lord at the time of His manifestation, the anecdote of Gajēndra paying encomium on his saviour, Lord Nārāyaṇa. The story of Kṛṣṇa contains many praiseworthy hymns

 $<sup>1. \,</sup> Sandar \'sayan niramim \~ita pur \~aṇar atnam tasmai nam \~o munivar \~aya par \~a\'sar \~aya - St. Rat. 4$ 

addressed to Him by his devotees like Akrūra, Kāliya, Gōpikās and his friend Sudhāma. The beautiful metres with an attractive style of a poetry forms the best pieces of stōtrā literature. The Varāhapurāṇa and the Vāmanapurāṇa also contain passages in praise of daily worship of Viṣṇu and the incarnations of Viṣṇu.

The Rāmāyaṇa and the Mahābhārata also contain innumerable pieces of praise and prayer addressed to the deties whom they adore. However outstanding seperate lyrical works on Vaiṣṇavisam which contain richness of poetic fancy and other literary embellishments of sound and sense could be noticed since 7th Century A.D.

The earliest important classical stōtrā on Viṣṇu was by Ādiśaṅkara, the Bhajagōvindam and The Viṣṇupādādi Kēśānta stōtra. The first one is a short poem in 32 verses and originally is called as Mōhamudgara. On account of its immense popularity this lyric is known by its first verse "Bhajagōvindam." The essence of Bhajagōvindam is to chant the name of God repeatedly. By repeating His name constantly one can realize Him to be everywhere and in everything. This would generate a universal love. The complete knowledge of God, which is synonymous with self realization is the fulfillment of pure devotion. Self surrender is the acme of pure *bhakti*. So Śaṅkara, though an exponent of Advaitavēdānta, advocated *bhakti* as a means of realising the God.

The Mukundamālā is another beautiful garland woven by King Kulaśēkhara to the Lord Kṛṣṇa. This is a short devotional lyric. This has been a popular poem among the devotees of Viṣṇu since 9th Century A.D. It is still an open question whether this author Kulaśēkhara is the same as one of the twelve Ālvars of the Śrīvaiṣṇava tradition. The royal devotee wants to remember the

beautiful face of the Lord forever. The poet wants to forget the sorrows of this world by taking a dip in the lake of Hari. The style is remarkably simple and is expressive of deep and sincere devotion. It is believed that King Kulaśēkhara renounced the kingdom and became an ordant devotee of Lord Raṅganātha and composed Tamil poem "Pērumāļ Tirumōļi" in 105 verses. It is incorporated into Tamil Veda - Nālāyira Divya Prabandham.

The next important author in the field of Śrīvaisnavisam is Yāmunācārya. He is popularly known in Tamil as "Alvāndār". He occupies a central place alongwith his grand father Nathamum in the galaxy of Śrīvaisnava Ācāryas. He is the first Śrīvaisnavācārya who combined Viśistadvaita philosophy with lyric poem and hence may be termed as a trend setter to Śrīvatsānkamiśra. His lyrical poems are two in number, namely, the Śristuti and the Stotraratna. The Śristuti is a short poem in four verses in praise of Goddess Śrī. It is popularly known as Catuśśloki. This work is very important in Śrīvaiṣṇava religion since it explains the position of Śrī as the constant associate of Lord Nārāyana. This work is a prelude to the Stotraratna as Laksmi is the mediator between the longing individual soul and the Lord. She, being the Universal Mother always showers love and grace on her devotee-children. It is obvious that Śrīvatsānkamiśra was greatly influenced by Alvandar in his Śristava.

The Stōtraratna, popularly known as Ālvāṇḍār Stōtra, is a praise poem of the Lord in sixty four verses. Though it is a devotional hymn, it contains more philosophical ideas. This poem is held in high esteem and chanted on all religious occasions of the Śrīvaiṣṇavities. It brings out the cardinal doctrine of Prapatti or total surrender. This stōtra is also accorded as one of the au-

Lakşmināthasamārambhām nāthayāmunamadhyamām.
 Asmadācāryaparyantām vandē guruparamparām.

thoritative text of Śrīvaiṣṇavities. The supremacy of Lord Nārāyaṇa, and the terms like Sat, Asat, Brahma and Hiraṇyagarbha are all synonymous to Puruṣa, are explained. The prime cause of the Universe, His Śriyaḥpatitva are the important ideals that are expressed in the Stōtraratna.

Though couched in the form of a literary and devotional hymn, the stotraratna brings out all the cardinal doctrines and philosophical ideas of the Viśiṣṭādvaita. This lyric is also of great significance as it has influenced later religious leaders like Rāmānuja, Śrīvatsāṅkamiśra, Parāśarabhaṭṭa and Śrī Vēdānta Dēśika. The influence of Yāmuna on Śrīvatsāṅkamiśra is dealt with separately in this thesis. Following the footsteps of his father, Parāśara composed a lyric on Śrī in the form of Śrī Guṇaratnakōśa and the principles of Viśiṣṭādvaita is couched in his Śrīraṅgarājastava.

The last but not the least important philosopher cum poet is the most celebrated Ācārya - Śrī Vēdānta Dēśika. Śrī Vēdānta Dēśika, originally known as Vēnkaṭanātha was born in 1268 A.D. at Tūppul, a suburb of Kāncīpuram in Tamilnadu. He had a life of absolute dedication and unceasing service to Śrīmannārāyaṇa and to His devotees. So varied was Vēdānta Dēśika's knowledge, so saintly was his life that his literary and philosophical compositions esteemed him as an ācārya for Śrīvaiṣṇavities. The voluminous lyrical compositions and the literary value of Dēśika gained prominence in the history of Śrīvaiṣṇavities. Dēśika has quoted profusely from Yāmunā, Rāmānuja, Śrīvatsānkamiśra and Bhaṭṭar in his works. It only adds lusture to his predecessors.

#### ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA'S LIFE SKETCH

Śrīvatsānkamiśra, popularly known as Kūreśa was a native of the village Kūram near Kāncīpuram and was the premier and chief disciple of Rāmānuja. He was born in 1010 A.D. Hagiological works confirm that he was born in the Sowmya year Tai Śukla Pañcamī - Hastam. His parents were Śrī Rāmamiśra and Perundevi. He was named as Śrīvatsānka since he bore the mark of a conch like mole on his chest. In accordance with his family name Miśra, he was called Śrīvatsānkamiśra. He became the Lord of the Village Kūram and hence the popular name Kūreśā or Kūratṭālvān.

Among the qualities of Kūreśā, his devotion to Śrī Rāmānuja, his Ācārya was exemplary. Though he was elder in age to his ācārya his submissiveness was unique. Rāmānuja had a commitment to write a commentary on the Brahmasūtra. But for Ālvan's help and able assistance, he could not have completed the mission. Śrī Rāmānuja learnt that the Bōdhāyanavṛtti was available only in Kashmir, which was essential to write the Śrībhāṣya. So he made a pilgrimage to Kashmir alongwith Ālvan. The King of Kashmir lent the manuscript only for a limited period. Ālvan read the entire manuscript in that period and learnt it at one glance. He was so confident that he could quote it from his memory whenever it was required. Such was his wonderful memory power.

During the 11th and 12th Centuries, South India particularly the Tamil country was ruled by the Cōla Kings. At the time of Rāmānuja, Kulōttuṅga Cōla I was ruling the country. He was an ardant Śaivitē and could not bear the rise and popularization of Śrīvaiṣṇavisam, particularly the name and fame of Rāmānuja. He forced all the Vaiṣṇavities to write "Śivāt parataraṃ nāsti" and sign to accept this statement. Unless he made Śrī Rāmānuja sign to accept this statement he felt he would not have succeeded in his mission. He ordered Nālūrān, his minister to bring Śrī 1. As per Indian Ephimeris by Diwan Bahadur L.D. Swamikannu Pillai—Sowmya—Thai 16th Hastam falls on 1010 A.D. Vol II A.D. 1000 to 1199 Published under the authority of Govt. of Madras in the year 1922. Pg.No.22

Rāmānuja to his court. When the messenger was sent to bring Śrī Rāmānuja, Kurēṣā suspected some foul play and asked Śrī Rāmānuja to leave that place immediately. He alongwith Mahāpūrņa, preceptor of Śri Rāmānuja, visited the court of the Cola King in the robes of Ramanuja. The King ordered them to sign the statement for accepting Śivāt parataram nāsti. But Kūreśā wrote dronamasti tatah param. Here Siva means one measure and drona means two measures. Seeing this mischievous reply, the King sentenced to pluck their eyes. Kūreśā plucked his eyes himself saying that he would become a sinner by seeing such cruel people. Mahāpūrņa's eyes were plucked by the orders of the King and both of them were banished out of Cola kingdom. Unable to bear the pain Mahāpūrņa died on the way. Kūreśā went to Tirumālairuñcōlai and lived there for nearly 12 years. During his stay there, he composed the Sundarabāhustava. After twelve years both the master and the disciple got reunited in Śrīrangam.

Kūreśā had many exceptional qualities. Hospitality was one among them. He was rich and eqully benevolent. The gates of his house were usually shut only after the gates of the Varadarāja temple of Kancipuram were closed. This was to ensure that no needy person was left behind without taking food. One day Goddess Perundevi asked Lord Varadarāja about the noise, after hearing the noise of the gates being closed at Kūreśa's house. On coming to know this, Goddess Perundevi sent word for Kūreśa with a desire to see him. This request of the Divine pair made Kūreśa to distribute all his wealth. After gifting away all his wealth, he started towards Śrirangam alongwith his wife Andal. When they were crossing a forest, his wife expressed fear. Alvan asked back whether she had any valuable thing which caused fear. She reluctantly replied that she had one golden bowl for Kūreśa to take food. Immediately, he took it from her and threw it away and said the fear also had been thrown far away to that distant. 6

On reaching Śrīraṅgam, Kūreśa became the disciple of Śrī Rāmānuja. Mudaliyāṇḍan, another close disciple of Śrī Rāmānuja and Kūreśā were referred as daṇḍa and pavitra of Śrī Rāmānuja. According to the rules of renunciation, a sannyāsin should always be having the daṇḍa (staff) and pavitra (holy ring). Since Aṇḍān and Ālvān were ever with Rāmānuja, they were referred so. To learn carama ślōka from his master, he was fasting for one month and without sleep waiting at the gates of his master. Seeing the sincerity of Ālvan, Śrī Rāmānuja immediately imparted the meaning of carama ślōka to Ālvan.

Kūreśa lead a life of a true Vaiṣṇava. Having distributed all his wealth he was living on alms. On a rainy day, he could not get alms. So he offered a fruit to the Lord and kept fasting for that day. His wife Āṇḍāl heard the ringing of bells indicating the offering to the Lord at night. She charged the Lord that when his devotee was starving, He ate to his content. The Omniscient Lord immediately ordered the cook to send the basketful of food to Ālvan. As soon as the baskets reached his house Ālvan questioned his wife whether she had asked for food. She expressed about her thoughts. He took two portions of food for them and sent back the balance food. It is said that Āṇḍāl became pregnant thereafter and gave birth to twin babies who were named as Parāśara and Vēda Vyāsa.

The important trait of a Śrīvaiṣṇava is doing good to one who is cruel or doing harm to oneself. Alvan had this praiseworthy quality. When Alvan and Śrī Rāmānuja met each other at Śrī Raṅgam after Kūreśā had lost his eyes, Śrī Rāmānuja insisted Kūreśā to compose a praise poem on Lord Varadarāja and ask for restoration of eyesight. The Lord was pleased with his prayer and asked him to ask for a desired thing. Inspite of his master's pleading to ask for the restoration of his sight, he asked for mokṣa to Nalūrān, who was responsible for the loss of his eye

sight. Śrī Rāmānuja was angry with Alvan for his action, but got pacified his master with his scholarly reply. After a few days he breathed his last leaving his sons under the care of Śrī Rāmānuja.

### WORKS OF ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA

Important works of Kureśa is the Pancastavi namely, the Vaikunthastava, the Atimānuṣastava, the Sundarabāhustava, the Varadarājastava and the Śrīstava. The Pañcastavī is said to express the five forms of Viṣṇu namely, parā, vyūha, vibhava, antaryāmi and arca aspects. Para is the transcendental form living in the Paramapada or Śrivaikuntha. This form is represented in the Vaikunthastava. Vyūha denotes the four fold creations as Vāsudēva, Sankarsana, Pradyumna and Aniruddha. This idea is represented in the Sundarabāhustava and the Vaikunthastava. Vibhava is the occasional avatārs of Viṣṇu. These incarnations are expressed in the Varadarājastava and the Atimānuṣastava. Antaryāmin is that which is present in all living beings in subtle form. This aspect is occasionly described in the Vaikunthastava. Arca is easily accessible to all devotees. It is worshipable icon that is present in all temples. This aspect is depicted in the Sundarabahustava and the Varadarājastava wherein he describes the iconic beauty of Lord Sundarabāhu and Varadarāja.

#### OTHER WORKS OF ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA

Apart from the Pañcastavi, Kūreśā is believed to have written Yamaka Ratnākara, Kurēśa Vijaya and Kurēṣa Vijñāpanā. Yamaka Ratnākara is a kāvya in 16 cantos describing the life of Śri Kṛṣṇa. It must have been written by his grandson who was also called Śrivatsāṅka. Kūreśavijaya is another poetry speaking the Lordship of Viṣṇu.

<sup>1.</sup> P.626 of RTS published by Paundarikapuram Asramam.

The illustrious son, of Kūreśā, Parāśara, wrote a commentry on the Viṣṇu Sahasranāmastōtra. While explaining the name Avijñāta, he refers to his father. This portion is not found in the Pañcastavī. Vēdāntadēśika in his Rahasyatrayasāra affīrms a passage from Caramaślōkavyākhyāna¹ of Kūreśa. These passages are not available to us now.

#### A BRIEFANALYSIS OF THE CONTENTS OF THE PAÑCASTAVĪ

#### The Śristava

In this stava, the shortest of the Pañcastava, Kūreśā praises Goddess Raṅganāyakī in eleven verses. The first verse is an invocation to the Goddess. The Lord executes His cosmic activities only with Her approval. Lakṣmī and Hari have identity of tastes..

#### Ślokas 2-5:

These four verses form an introduction to the poem. The poet prays to Goddess 'Śrī' to endow him with power of expression, knowledge and devotion. Her ocean like qualities cannot be described even by Bṛhaspati. But still Kūreśā would like to attempt on it because of Her compassion. The poet's natural humility is that his speech would be purified by Her auspicious qualities. He gives an analogy for this. The Ganges is not made impure by the licking of a dog and that the dog too is neither ashamed nor afraid to lick it. But its thirst is certainly quenched.

#### Ślokas 6 - 8:

Kūreśā praises the greatness of Lakṣmī. The Lord, who had none greater or equal to Him, considers Himself fortunate only because of Her glances. When even the Lord considers Himself gratified by Her glances, where is the question of petty

mortals like us not becoming prosperous when she directs Her glances to us.

#### Ślokas 9 - 11:

In these verses, the poet surrenders unto the Goddess and seeks Her blessings. The entire prosperity of the Universe lies with Her. She or Her Lord do not know the limits of Her immeasurable prosperity. One can acquire knowledge and wealth from Her glance. So also Kūreśa prays for Her glances to render service to the Divine pair.

#### Śrī Vaikunthastava

This lyric is considered to be the earliest hymn of Kurēṣa, the reason being it starts with a salutation to his Ācārya Rāmānuja. Since it is customary to pay tributes to one's Ācārya in Śrīvaiṣṇava Sampradāya, this must be the first stava among the five praise poems. In 101 verses, it speaks the glory of Lord Viṣṇu as Vaikuṇṭhanātha. This stava is named as Śrī Vaikuṇṭhastava since it describes Lord Nārāyaṇa, who is inseparable from Śrī, dwelling in Vaikuṇṭha being attended by Nityasūris, Muktās and other consorts. It speaks at length the greatness of Vaikuṇṭha. The Vedas, all the Śāstras, Itihāsas and Purāṇas speak only the existence of Lord Nārāyaṇa as the creator and the controller of all the living and non living beings.

#### Ślokas 1-3:

The first stanza is attributed to Śrī Rāmānuja as he is Kṛpāmātraprasannācārya to all the Śrīvaiṣṇavas. This stanza is uttered by all the Śrīvaiṣṇavas in their Guruparamparā verses. The Lord's qualities cannot be described and hence he humbly bemoans his inability to praise adequately such lofty subject. He praises Nammālvār and identifies him with ocean.

#### Ślokas 4 - 40:

Kūreśa establishes the *paratva* or supremacy of the Lord, taking the *vedas* as the pramāṇa. The only valid means of knowledge to prove the existence of God is the Vedas.¹ With the support of many vedic quotations, Ālvan proves Lord as the prime cause for creation, maintenance, dissolution etc. of this universe. The Puruṣasūkta speaks Him as the purifier of the whole world and supreme person. The Upaniṣadic words Brahma, Sat, Ātman etc. refer only to Nārāyaṇa that is established by Subāla and Mahōpaniṣad. Lord's glance is powerful and bestows all riches. He is not only the cause of this Universe but also the effect. The Upaniṣads reveal the limitless nature of His lordship. One who perceives the meaning of śruti alone can understand His divine glory and for others it is incomprehensible.

#### Ślokas 41 - 45:

The Supreme abode of Viṣṇu is called Vaikuṇṭha. This is beyond darkness and always filled with the quality of sattva only. It is beyond description and is ever beautiful. This abode is very difficult to reach even by Gods like Rudra, Brahma and Indra. Only the liberated souls can reach this place and perceive the Supreme by living there. Since its form and nature are exceptional and without a similarity, its full nature cannot be comprehended. This Vaikuṇṭha is beyond modifications and hence is eternal. It is also above time. This place can be reached only by the devoted and pure persons. Vaikuṇṭhas are those who are devoid of karmabandha which in turn obstructs Jñāna. The place inhabited by Vaikuṇṭhas is called Vaikuṇṭha.

#### Ślokas 46 - 66:

Kūreśa speaks the specific qualities of the Lord. His qualities would transcend speech and mind. Certain qualities of the Lord are called svarūpa nirūpaka dharmas. Firstly, those qualities are taken for consideration. Knowledge is an attribute and is His essential nature. He protects the world by His mere glances. The *Vedas* which described the nature of the Supreme tried to describe only one of His quality namely Ānanda. But ultimately, it proclaimed it to be beyond speech and mind. This is described in the Ānandavalli of the Taittirīyōpaniṣad. His power makes this universe set in motion. His independent nature is indisputable. His splendour has contrast quality. It bestows pleasant nature to His devotees and is terrifying to non-devotees.

Next Alvan indulges in describing Nirūpita Svarūpaka Viśēṣaṇa of the Lord. Since He possess everything, all creatures depend on Him for their existence. His qualities like audārya, Sauśīlya and compassion are described. His motherly affection causes people to surrender unto Him.

#### Ślokas 67 - 80:

Then Alvan proceeds to describe the beautiful form of the Lord, including His weapons, attendants and consorts. Lord's svarūpa and guṇas are enjoyable only for Nityasūris. Alvan craves for the enjoyment of unblinking beauty of the Lord with the shining Śrīvatsa, Kaustubha, armlet, garland, bracelet, crown etc. The lustre of His body is shining like blue lotus. Alvan longs to view the Lord with conch, disc, mace, sword and bow and alongwith Guraḍa, Viṣvaksēna, and Śrī.

#### Ślokas 81 - 101:

The author reflects his unworthiness. Then he prays for the protection of the Lord. The author bemoans that he has not accumulated merit nor he has strong devotion. So Lord's compassion is the only way to protect him.

#### The Atimanusastava

The Atimānuṣastava is the second in order. This lyric is so named because the poem starts with the word Atimānuṣaśīlavṛttaveṣaiḥ. The title also points to the superhuman activities of the Lord, though He has taken the human form. Even after reminding Himself as Ātmānaṃ mānuṣaṃ manyē and ahaṃ vō bāndhavō jataḥ. Kūreśa points out that the divine nature of the Lord cannot be concealed and it will express itself on certain occasions as granting mōkṣa for Jaṭāyu, constructing a bridge in the ocean, holding the Gōvardhana, bringing back the dead son of His guru Sāndīpani and a Brāhmin.

#### Ślokas 1 - 8:

After introducing the lyric in the first stanza, Kurēṣā praises the feet of Lord Raṅganātha, in four verses. The very close relationship of Nammalvār with the Lord is described here. Thereafter the four fold cosmic emanation (vyūhāvatāra) is described in verse 6, closely following Rāmānuja's Śrībhāṣya. Ālvan describes the eternal nature of the Lord as the repository of all auspicious qualities and devoid of any despicable and possess an infinite variety of forms and hence the *Vedas* describe Him as nameless and formless in verse 7. His transcendental form is described as He is beyond the conception of human senses.

#### Ślokas 9 – 10:

Though he is beyond the comprehension of the sense organs, His vibhavāvatāra are the valid means of resorting to Him and this implies that He is the upāya, the means, besides being

the upēya, the goal. His compassion for His devotees makes Him accessible to them here.

#### Ślokas 11 - 16:

The word Māyā is explained as Prakṛti and Māyī is the God as per Viśiṣṭādvaita concept. The same is explained by Kūreśa as the Highest person is called the Māyin. Viṣṇu births in the line of solar dynasty kings as Rāma and lunar dynasty kings as Kṛṣṇa. deities as Rāma and Kṛṣṇa.

#### Ślokas 17 - 33:

In these verses, he raises questions regarding the superhuman behaviour in His incarnation as Rāma. He wonders whether His human form serves its purpose since His superhuman activities like granting mōkṣa to Jaṭāyu, building a bridge across the mighty ocean and killing several demons by a single arrow. Rāma hit the seven Sāla trees with a single arrow, but Vālin could hit only one of those trees. Kūreśa asks what is the fun in having friendship with Sugrīva, who was conquered by his brother Vālin. Kūreśa apparently charging Rāma how He coronated Rāvaṇa's younger brother Vibhīṣaṇa as the Lord of Laṅkā when He had not yet crossed the ocean or conquered Rāvaṇa and did not know his strengths and weaknesses. This act only confirms His Satyakāmatva and Satyasaṅkalpatva.

The most striking quality of Rāma is His magnanimity even towards His enemy Rāvaṇa. When He was able to vanquish the Rākṣasa remaining at the other end of the ocean, why He undertook the trouble of reaching Laṅkā. He undertook this tiresome journey only to provide an opportunity to Rāvaṇa to realize his mistake and protect him if he feels guilty. That is why Rāma allowed Rāvaṇa to rest for a day and come prepared for the battle the next day. This action only substantiate the qualities which are necessary for the Lord to be reached by His devotees and to fulfil the desires of the devotees.

#### Ślokas 34 - 58:

From this verse (34) Ālvan wonders at the super human acts of Kṛṣṇa. When even as a child He killed Pūtana, Śakaṭa and uprooted the pair of Arjuna trees, how is that he acted as out of fear for Kaṃsa he grew up hiding in *Vraja*. Kṛṣṇa being bound with a rope and getting an epithet Dāmōdara was a favourite episode for Madhurakavi Ālvār as he reveals God's easy accessibility and vulnerability. Kūreśa wonders at the paradox of Kṛṣṇa. Even the wise declare Him as one who cannot be apprehended by mind and described as "Remover of bondage". Such Kṛṣṇa allowed Himself to be bound by a cowherd lady.

Though He tried to conceal His true nature and live like an ordinary child, the one thing which He could not do is to keep himself away from His devotees. The poet also refers to the bewitching song of the Lord on his magic flute. The effect of the melody of His flute was that the five elements lost their innate qualities and assumed different nature. None indeed is more blessed than those serpents in the forest licking up the concours of their own lips which were flooded with a stream of raser oozing out from the sound of His flute.

Kūreśa gives the definition for Puṇya and Pāpa - whatever is beloved to Him is merit and all others are demerit. The narration of His adulterous activities in the assembly of wise ones are very purifying.

As far as the apparently human behaviour and the activities of superhuman character of Kṛṣṇa, Kūreśa asks why did He cause Śiva, the Lord of the Lords to yawn during the battle with Bāṇāsura.

#### Ślokas 58 - 61:

Finally Kūreśa surrenders to the Lord observing his helplessness because of three fold sins like Bhāgavatāpacāra, Bhagavatapacāra and Asahyāpacāra and unworthiness before God. He takes courage only because of the Lord's unbounded compassion since if the Lord wills, no sin can advance further.

#### The Sundarabāhustava

After describing the *Vibhava* form in the Atimānuṣastava, the author proceeds to describe the next form i.e. Arcā the iconic beauty of Tirumālairuñcōlai. The author has a special affinity to this place. This lyric shows the influence of Ālvārs on Kūreśa. The very epithet Sundarabāhu or Sundararāja is the name enjoyed by the Ālvār and Āṇḍāl as 'Sundarattōļudaiyān', a beautiful armed. This poem was composed when the author was in exile during his seperation from his Ācārya Rāmānuja.

The customary Prabandha catuṣṭaya - viṣaya, prayōjana, sambandha and adhikāri is being followed by Kūreśa in this literary composition. Viṣaya, (the subject matter) of this poem is the greatness of the Lord Sundarabāhu. Prayōjana (the purpose) of the poem is the desire to see the Lord's lotus feet. The Sambandha (the relation) is the poet's eagerness to take refuge unto Lord Sundara and the qualification is Kūreśa obtained wisdom from his Ācārya Rāmānuja.

#### Ślokas 1 - 13:

In the first verse he honours his Ācārya. He describes the dwelling place, i.e. *Vanagiri* as a pravēśa for this lyrical poem. Lord Sundarabāhu has a beautiful abode wherein even the non sentient beings worship Him. He closely follows the Ālvārs in describing the natural scenario of .Tirumālairuñcōlai. The devotees of the Lord prefer to be born even as an animal in the Lord's dwelling places than as a God in heavan. The presence of divine nymphs are also depicted.

#### Ślokas 14 - 23:

After dwelling in the innate beauty and richness of the hillock, the poet deals with the charming loveliness of Sundarabāhu. The entity is beyond description as it is matchless and great. It is the cause for creation, sustenance and destruction of the Universe. In praising Him as Viśvasya Patim, the author follows the Upaniṣadic passages. The Lord is chosen by Śrī as Her consort is explained as Prārūḍhaśriyam but this is a Sanskrit version of Āṇḍāl's "Eruthiruvudayān". The Lord appears on Tirumālairuñcōlai as described in the Upaniṣads. He resides in every being as an Antaryāmin. The exceptional quality of the Lord is that He is endowed with all sorts of auspicious qualities and is devoid of any kind of inperfections.

#### Ślokas 24 - 32:

The auspicious qualities of the Lord are extolled. The six primary qualities of the Lord because of which He is called Bhagavān is taken up first and then the other qualities are praised.

#### Ślokas 33 - 38 :

The description of His beatific form is the content of these verses. His form is brilliant with variegated radiance of gold, emerald and collyrium. He is named as "Alankāra" because He decorates the Vanagiri. He adds beauty to all kinds of His ornaments and weapons.

#### Ślokas 39 – 68:

Starting with the head the poet describes the divya mangala vigraha of Lord Sundara in detail. The poetic talents are exhibited here as he uses many figures of speech. Each verse is devoted to the description of head, locks of hair, forehead, the eyebrows, attractive eyes, the nose, the mouth, the cheeks, the

<sup>1.</sup> Patin viśvasyātmēśvaram, nārāyaņam param brahma etc. - Puruṣasūkta

ear lobes, the broad shoulders, and the conch like neck. Since the Lord is named "beautiful armed", (Sundarabāhu) special attention is paid by the poet for the description of His arms. These arms gave delight to Indirā, His beloved. His arms which bestow desired boons to His devotees are equated to Kalpadruma. Then follows the description of the chest, the naval, the stomach, the thighs, the knees and the lotus feet. Thus by these thirty verses the beatific form of Lord Sundara is described with head to foot.

#### Ślokas 69 - 83:

The Lord and His consorts Śrī, Bhū and Nīlā with all their attendants in Vaikuṇṭha have descended down to Vanagiri to please the devotees. *Nitya* and Līlā Vibhūtis are also mentioned.

#### Ślokas 84 - 116:

Then follows the grand description of the ten incarnations of the Lord. The Lord, without giving up His innate nature, has adorned the world with His incarnations to bless those devotees who think of Him only and to destroy their enemies. A noteworthy feature of this section is that the detailed description of Rāma and Kṛṣṇa resembles the idea of the Atimānuṣastava.

#### Ślokas 117 - 119:

The poet compares Vanagiri to the three main holy Śrīvaiṣṇava centres, namely, Veṅkaṭa mountain (Tirupati), Hastiśaila (Varadaraja) and Śrīraṅgam.

#### Ślokas 119 - 132:

The remaining stanzas of this stotra consists of Kūreśa's helplessness and he surrenders to the Lord praying for the reunion with his honourable Guru. Ślokas 129 – 131 affirms the traditional view about this stotra that this was composed in Vanagiri at the time of Cola persecution.

## The Varadarajastava

In 102 stanzas, this lyric is addressed to the Lord Varadarāja of Kāñcīpuram. Tradition records that Rāmānuja returned to Śrīraṅgam after the death of the Cōla King. When Kūreśa came to know this, he rushed to his preceptor. When Rāmānuja came to know that Kūreśa lost his eyes, for his sake, he asked him to pray to Lord Varadarāja for the restoration of the eye sight. When Kūreśa was reluctant to do so, Rāmānuja himself started the first verse.

## Ślokas 1 - 14:

The first ten stanzas serves as the prolegomena to the stōtra. The "Elephant Hill" on which Lord Varadarāja dwells has synonym epithets as Hasti-giri, Hasti-Śaila, Hasti-Kṣitidhara, Hasti-Dhāma, Karigiri etc. It is believed that the temple is associated with elephants because it is guarded by elephants on all the four sides and the elephants worshipped Viṣṇu on the place where the temple was constructed later. The Vedas might enable people think of God, with great difficulty but Hastigiri makes people perceptualy view in front of them the beautiful form of the Lord.

## Ślokas 15 - 20:

Then follows a detailed exposition of His divine form in the Vyūha aspect. The group of six principal qualities are exalted. They are knowledge, incomparable strength, supreme lordliness, bravery, the power and the highest splendour. The Lord is the abode of limitless auspicious qualities that defy enumeration. A pair of qualities is present in each form of Vyūha. Aniruddha as Śakti and Tējas, Pradyumna Vīrya and Aiśvarya, Vāsudēva Jñāna and Bala. Kūreśa points out that irrespective of the para, vyūha or the vibhava aspect, the Lord possesses all the auspicious qualities in their perfection.

## Ślokas 21 - 62:

Similar to the description in the Sundarabāhustava, the poet dwells in the beauty of Lord Varadarāja from head to foot. The poet describes in general, the attractive colour of the Lord resembling the black cloud. The beautiful form of the Lord, reclining on Ādiśēṣa with limbs and eyes resembling like a lotus, captivate the mind of the poet. The poet declares that the Lord has the *Ūrdhvapuṇḍram* mark on His forehead in order to show that those who worship Him go upwards, that is, to His world.

## Ślokas 63 - 71:

The poet expresses a sense of wonder at the Lord's need and His dependence upon His devotees. The poet says that Lord Varadarāja is the ocean of compassion. He descends to this world so that He could become easily accessible to His devotees.

## Ślokas 72 – 88:

The poet laments about his unworthiness and evil acts he had committed. Inspite of this, the Lord is easily approachable. Therefore, he prays to the Lord to create a desire for His feet in him.

## Ślokas 89 - 95:

In these verses the poet surrenders unto His feet and is convinced that out of His great mercy, his sins would be annihilated.

## Ślokas 96 - 102:

Kūrėśa expresses his destire to render service, to the Lord. Finally, the poet is hopeful that even if the smallest of merit is absent in him, the Lord would be merciful to him as he has the association with his teacher Rāmānuja, who in turn was born in the family of Yāmuna. And through this vidyā vamśa, the Lord would not hesitate to own him as His own devotee.

# THE PHILOSOPHY OF ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA

## VIȘNU as Supreme Being and His abode

The Ryvēda acknowledges the existence of one sole Reality in the name of Sat, ekam etc. The Puruṣasūkta authoritively denotes the supreme Reality as Viṣṇu or Nārāyaṇa. The Mahōpaniṣad and the Nārāyaṇōpaniṣad mention that the only one Reality Nārāyaṇa existed and it categorically denies the distance of Brahma and Rudra.

Śrīvatsānkamiśra deals at length with the supremacy of Lord Viṣṇu in all his hymns and particularly in the Vaikunṭhastava. Nārāyaṇa is the Puruṣa and He is the source of the Praṇava and is the inner controller of all beings.<sup>2</sup> All the other deities derive their authority from Nārāyaṇa alone.<sup>3</sup>

The abode of the supreme Lord finds a special mention among the Śrīvaiṣṇava Ācāryas. This abode is well known by the names Śrīvaikuṇṭha, Nityavibhūti, Paramākāśa, Paramapada, Paramavyōma etc. Some section of philosophers feel that the concept of such an abode is only an imaginary one. But the Śrīvaiṣṇava Ācāryas provide enough and valid Pramāṇas for the existence of such a place. The Viṣṇu hymn clearly says the highest abode of Viṣṇu is always seen by the Nityasūri. The Mahābhārata emphatically states that there is a realm which is divine, eternal, immeasurable, incomprehensible and knowable through only the scriptures. The Tamil hymns of the Āṭvārs, which is an important source for the Śrīvaiṣṇavisam, describe

<sup>1.)</sup> Ēkō ha vai nārāyaṇa āsīt, na brahmānēśānō - M.up., 2.) Vai.st.verse 19,

<sup>3.)</sup> ibid verse 34, 4.) See. S. Radhakrishnan - Indian Philosophy, Vol II, page-720, 5.) Tadviṣṇōḥ paramaṃ padam sadā paśyanti sūrayaḥ - R.V.1.22.20,

<sup>6.)</sup> Divyam sthānam ajaram cāpramēyam. Durvijnēyam cāgamairgamyamādyam. - M.bh. XVI 5.27

vividly the path of the individual soul after its departure from the physical bondage. The Vaikuṇṭha Gadya of Rāmānuja gives a beautiful picture of the abode. Vēdāntadēśika gives a picturized description of the Vaikuṇṭha in his Parama-padasopāna.

The word Vaikuntha is derived from the root Kuthi to prevent. Kuntha means the bondage, the result of Karma, and together means that which prevents the enjoyment of bliss. Nityasūris who were not associated with Karma and this trenscendental world are called Vikunthas as their enjoyment is not prohibited. The place where Vikunthas live is called the Vaikuntha.

Kūreśa praises the supreme Lord who is the Lord of both Śrīvaikuṇṭha and this transcient līlāvibhūti. He says Vaikuṇṭha is beyond the control of time and it is very big. It does not undergo any kind of change. The poet analysis the greatness of Śrīvaikuṇṭha in next five verses. This Vaikuṇṭha is beyond tamas and only made of splendour. This alone provides lustre to the sun and moon. It illumines objects like Agni and Sūrya and hence a personification of effulgence. This abode is a constitute of pure sattva, a non-material object, and is an eternal one. Even at the time of great deluge it does not get affected. The aesthetic beauty of this place cannot be measured and is beyond expression.

Then the poet speakes about the difficulty in attaining this place. It is beyond the conception of other Gods like Śiva, Brahma and Indra. Though Brahma is the creator of beings, Śiva being the Lord of dissolution and Indra, the head at all the three worlds, they cannot reach this abode because they are

<sup>1.)</sup> Kuṭhī gatipratighātē, iti dhātuḥ gatiravagatiḥ. jñānapratighātakakarmaprasaṅgarahitā nityasūrayo vikuṇṭhāḥ, taiḥ sambandhādatra vaikuṇṭhaśabdōaprākṛtastānaparaḥ-Śa.Gadyavyākhyāna of Vēdāntadēśika, 2.) Vai.st.verse 40, 3.) Ibid verse 41.

under the influence of *Karma*. Only the *nityas* who have attained the status equal to that of the Lord, only in certain respects, have only a glimpse of *Vaikuntha*.<sup>1</sup>

Then Kūreśa prescribes the eligibility and non-eligibility to reach Vaikuntha. Firstly the eligible one should be devoid of any tinge of sin. Secondly one should be devoid of undergoing the cycle of birth and death. Thirdly one should be bent on Parabhakti, Parajñāna and Paramabhakti and also have taken refuge unto Him. For those who do not have these eligibilities, the place Vaikuntha cannot be attained even by thought.<sup>2</sup>

# CONCEPT OF SRI

Goddess Laksmi and Nārāyana are ever inseparably united and they together constitute the Supreme reality. That the supreme reality is ever associated with this female concept has its origin in the Vedas. Thus the motherhood characteristic of Goddess is echoed in the Rig Veda itself. Each Vedic God has a consort of his own. The Brhadaranyaka expressly makes Sakti, the spouse of Lord and as the cause for the evolution of the world. The Śvētāśvataraupaniṣad describes Śakti as belonging to God Himself and as hidden in His own qualities.3 The Taittiriya Aranyaka speaks of the Supreme Being as having two consorts Hri and Lakşmi.4 The Śrisūkta presents the picture of Śri and Lakṣmī as the Goddess of beauty, plenty and prosperity and as the ruler and mother of the Universe.<sup>5</sup> She is worshipped for attaining material prosperity and spiritual felicity. The motherly aspect of Goddess is effectively told in the Śrīsūkta, Lakṣmī is the saviour of the Universe. Goddess Śri acts as the mother

<sup>1.)</sup> Vai.st.verse 42

<sup>2.)</sup> Vai.st.verse 45

<sup>3.)</sup> Dēvātmaśaktim Svaguņairnigūdhām. - Sve.up.

<sup>4.)</sup> Hrīśca tē lakṣmīśca Patnyau - Tai.āra. 3.13.20

<sup>5.)</sup> Iśvarim sarvabhūtānām - Śri sūkta. 9

and pleads and mediates with the Lord who is the father of the erring child with her innate love and affection. For this purpose the divine couple Lakṣmī and Nārāyaṇa have a common agreement. The Lord manifests all the manly qualities and is justified in giving punishment to the erring souls. Lakṣmī on the other hand is kind hearted and intercedes on their behalf and they both together save the souls from sin and bondage.

The Pañcarātra Āgamās describe the relation between the ultimate reality and Lakṣmī as inseparable one as between an attribute and substratum the substance. The Jayākhya Saṃhitā declare Lakṣmī as inseparably united with the Lord like the sun and its rays, like the wave and ocean. Lakṣmī, like Her Lord possess six qualities. The Purāṇās too describe Śrī as the mother of the Universe. She not only bestows wealth but also knowledge. She is ever associated with Viṣṇu and she is immanent like Viṣṇu.

Following the Vedas, Āgamās and Purāṇās earlier ācāryās like Yāmuna and Rāmānuja speak the inseparable nature of Lakṣmī with Nārāyaṇa. The influence of the catuśślōkī of Yāmuna and the Śaraṇāgatigadya of Rāmānuja on Śrīvatsāṅka is evident. Yāmuna says Śrī pleases Her Lord every moment with her form, nature and activities and they are all in conformity with Her Lord. He also says that she too is the master of both the Nītya vibhūti and the Līlā vibhūti. She is the source of creation. She has unbound mercy and love to save her devotees. She is benevolent by nature. Rāmānuja also stresses upon the unity and perfect harmony between the divine couple and the inseparable nature of

<sup>1.)</sup> Sūryasya raśmayō yadvat ūrmayōścāmbudhēriva sarvaiśvaryaṃ prabhāvēṇa kamalā śripatēḥ yathā. - Jay. s. 6.78, 2.) Ṣāḍguṇyavigrahaṃ dēvaṃ yādṛśyā ca śriyā yutam - Ahirbudhnya Samhitā 6.25 a., 3.) Jaganmātā 4.) Yathā Viṣṇustathaiviyaṃ Dvijōttama - (Vishnu Purāṇam 1-8-17) 5.) Guṇēna rūpēṇa vilāsacēṣṭitaiḥ sadā tavaivōcitayā tava Śriyā - Stotra Ratna, 38.

them. Yāmuna and Rāmānuja emphatically state that Śrī enjoys the same status with Viṣṇu with regard to Svarūpa, Rūpa, Guṇa and Vibhava.

Śrīvatsānka's son Parāśara Bhaṭṭa too in his Śrīguṇaratnakōśa describes Śrī in the same line of his predecessors. He addresses Her as the Mother of the Universe and the Lord gets the inspiration from the Goddess for the creation, sustenance and dissolution. He emphasis the importance of Śaraṇāgati to Śrī because the divine couple are everything for all beings.

Vēdānta Dēśika followed his predecessors faithfully in his Śrīstuti on the position of Śrī. Apart from the common qualities of the divine couple, Śrī possesses special qualities like Vātsalya and Dayā. The idea of universal parent-hood gets strengthened with Dēśika.

The mystic outpouring of the twelve Tamil poet-saints,  $N\bar{a}l\bar{a}yira\ Divya\ Prabandham$  is an important authority for  $Sr\bar{i}vaisnava$  theism. The mystic outpouring of  $Namm\bar{a}lv\bar{a}r$  and Tirumangai  $Alv\bar{a}r$  contain the thoughts drawn from the  $V\bar{e}d\bar{a}s$  and the  $Pur\bar{a}n\bar{a}s$ .  $Namm\bar{a}lv\bar{a}r$  or  $Satak\bar{o}pa$  insists on the inseparable nature of  $Sr\bar{i}$  with Visnu. He graphically describes that  $Laksm\bar{i}$  is inseparably poised on the chest of  $Sr\bar{i}niv\bar{a}sa$  (the epithet means on whom  $Sr\bar{i}$  lives) and she will not leave Him even for a moment. The rhymes of  $Alv\bar{a}rs$  convey the Sriyahpatitva by the epithet Sriyahpatitva by the Sriyahpatitva by the Sriyahpatitva by the epithet Sriyahpatitva by the Sriyahpatitva by the epithet Sriyahpat

During the last two centuries, the doctrine of Sri has become one of the major controversies between the two sects of Sri Vaiṣṇaviṭes. The two divisions of Srivaiṣṇavism i.e., the Vaḍagalai (Northern) and Thengalai (Southern) schools hold

<sup>1.)</sup> Bhagavannārāyaṇābhimatānurūpa svarūpaguṇavibhavaiśvaryaśīlādyanavadhikātiśaya asaṅkhyēya kalyāṇaguṇagaṇāṃ bhagavatīm. - S. Gadya. 2) Thiruvaimozhi-6.6.10

different views on the position of Śrī. According to Vēdānta Dēśika, Śrī is an integral part of Supreme Reality and the divine couple together constitutes the Paratattva. She is infinite i.e., (Vibhu) in character as Viṣṇu. She mediates between God and His devotees as a mother intervenes between the husband and child. According to Piḷḷai Lokacārya, Śrī is not vibhu in character. She belongs to the category of the individual souls (Jīva) and she is monadic (aṇu) in character. Though finite, she has the power to assume magnitude, unlike the other individual souls, and hence does not form an integral part of the Supreme. He admits that she mediates between God and His devotees.

In the, Śristava, Kūreśa praises Laksmi in eleven verses. He begins the text saying that she partakes in all the activities of the Lord. Goddess Śrī is the motivating force for the Lord. engage in His functions such as creation, protection and dissolution of the Universe. Since they are inseparable they have identity of views is confirmed by the term Aikarasyāt. The word Śrī has six etymological meaning as per the Pañcarātrasamhitā. Taking the root Śri to listen, śrunoti. She listens to the prayers of all the creatures and śrāvayati she causes the Lord to hear Her words spoken in favour of the devotees. Taking the root śruņ sēvāyām to serve, śrīyatē she is sought by all her devotees. (śrayatē) By means of her timely utterances and personality, she plays the role of purusa- kāra and softens the temper of the lord. Taking the root Śrṛ hiṃsāyām to remove, Śṛṇāti she removes the sins of her devotees who take refuge in Her. Śn Vistārē Śrināti to cause expansion she promotes virtues and good qualities to her devotees.

She is pictured as Samastalōkajananī. For this epithet Ālvan takes the authority from the Viṣṇupurāṇa "tvam māta Sarvalōkanam". By this address the special quality of Vātsalya is suggested. Through this Vātsalya, Lakṣmī carries out the unique feature of puruṣakāratva. She has benevolent glances. Lord Nārāyaṇa

who grants bliss to all considers Himself fortunate to receive Her looks.<sup>1</sup>

She has innumerable prosperity and wealth which is not known either to Herself, or to Śrīmannārāyaṇa, says Kurēśā in Śrīstava.² The divine couple knows each and every inanimate and living being of the Universe. This is possible because they are omniscient. Goddess Lakṣmī is the queen of Nītyavibhūti (Śrīvaikuṇṭha) and Līlā Vibhūti (the Universe) and hence she does not know the boundaries of her own greatness. This idea was extracted from Yāmuna's Catuśślōkī, which says Her greatness is limitless and eternal. Her ever associated Lord too cannot comprehend her greatness in full because He does not know His own greatness.

Lakṣmī is held in higher position by the Vaiṣṇava ācāryās. This is because she possesses certain motherly qualities such as compassion (dayā) and forebearance (kṣamā). She has natural inclination to shower Her grace on all beings. She has nirhētukakṛpā and hence she is sought by Kūreśa with a sense of gratitude in the Śrīstava.³

At the time of final deluge, the world was without any name and form and totally devoid of intelligence, everything lay without any help and there was no possibility to get out of ignorance. This has happened because <code>Lakṣmī</code>'s glances has not fallen on them. The greatness of Her glances is spoken widely in the <code>Viṣṇupurāṇa</code>. Once Dūrvāsa cursed Indra to get deprived of his empire and glory. Later Indra praised <code>Lakṣmī</code> to shower Her grace. Goddess Śrī emerged from the milky ocean and cast Her glances on Indra. He got back his status and grandeur. He

<sup>1.)</sup> Dhanyam Manyata Īkṣaṇāttavayataḥ Svātmānamātmēśvaraḥ. - Śrī.st.verse 6

<sup>2.)</sup> Dēvi, Tvanmahimāvadhima - Śrī. st.8, 3.) Śrīstava verse 10

thanked Her profusely. Yāmuna says that with Her grace-filled glance she has spread a little ambrosia. This Universe which was deprived of such glances earlier had decayed, are now protected and prosperous.

Kūreśa prays for such a beautiful glance of Goddess Ranganāyakī be showered on him so that he becomes worthy enough to render the services to the divine couple for ever like Nitva sūris, Lord Visnu's Śriyahpatitva is well established in the Vaikunthastava 3 by the team ūrjitasri. The Vedas proclaim that the God attains His Lordship only by the association of Śraddhā as it is used as a synonym of Laksmi. Again he elaborates that the prosperity and the Lordship of the world is granted to those who are lucky to get the grace of Śri. 4 So the Lordship depends on the glances of Laksmi. The same idea is reflected in the Śrigunaratnakośa of Parāśara Bhattā, the illustrious son of Kūreśa, as even with two or three glances Indra and others attain Lordship of the devās. 5 He fancies that the Supreme Lord attained His supremacy only, by the multitude glances of Śri. Such a Goddess resorts to the supreme Lord Nārāyaṇa only to grace the beings of this Universe.6 So Lakṣmī's greatness and Nārāyaṇa's greatness are interrelated and are mutual. The words of Yāmunācāryā's Kaḥśriḥśriyaḥ is to be taken note of here. This idea is similarly repeated in the Sundarabāhustava verse. 69. This verse, it could be noted, is same as that of the one in the Vaikunthastava with a slight change in the third quarter of the verse.

Tvayā dēvi parityaktam sakalam bhuvanatrayam. Vinaṣṭā prāyamabhavat tvayēdhānīm samēdhitam. - V.P.1-9-123

Īṣatkaruṇā nirīkṣaṇa sudhā santu kṣaṇāt rakṣyatē. Naṣṭaṃ prāk tadalābhatastribhuvanaṃ sampratyanantōdayam. - Cat. 6.3

<sup>3.)</sup> Vai. st. verse 21, 4.) Ibid, 29

<sup>5.)</sup> Apāṅgō bhūyāṃsō yadupari paraṃ brahma tadabhūt | Amī yatra ditrāssa ca śatamakhādistadavyayāt. - Śriguṇaratna, k-30 6.) Śrayati Iti Śrīḥ

Apart from Lakṣmī, Śrīvaiṣṇavisam accepts the other two important consorts of Viṣṇu, namely Bhūdēvī and Nilādēvī. Vedic passages are also addressed to these two consorts as Nīlasūktam and Bhūsūktam. Iconic worship is offered to utsava mūrti of Viṣṇu accompanied by Śrī and Bhūdēvī on either side. Kūreśa describes in the Sundarabāhustava Verse 70 that with divine and multiple auspicious qualities and with dear and wonderful emotions and actions of eternally inseparable Sri, who has the same virtue, form, nature and riches of Lord Vanādri shines with his consorts Nīla and Bhūmi.

This expression is echoing Rāmānujās Śaraṇāgatigadya wherein Rāmānujā states that there is perfect harmony between God and Goddess in all respects (i.e) Svarūpa or essential nature Rūpa or divine forms Guṇa or attributes, Vibhava or glory Aiśvarya or worship and many auspicious qualities. This is expressed in the Sundarabāhustava. Lord Vanaśaila who experiences the evergreen sentiments pleases His consort with gentle actions, side-glances, and heart-felt affection of each other. The Rāmāyaṇa too speaks of the perfect match between the divine couple.<sup>1</sup>

## THE SUPREME LORD AND HIS MANIFESTATIONS

The Śrīvaiṣṇava thelogical tradition declares that the Supreme Lord is the Saviour of mankind and is ever ready to protect those who seek refuge unto Him. For this purpose He manifests Himself in different forms. This, infact, is expressed by Lord Kṛṣṇa in the Ḡtā.¹ The purpose of these manifestations is to reveal His divine form to the true devotees. Rāmānuja in the Ḡtābhāṣya states that the protection of virtuous is essential and for that protection the removal of the wicked in their way

<sup>1.</sup> Tulyaśīlavayovrttām tulyābhijanalakşaņām. Rāghavo'rhativaidēhīm tañcēyamasitēkṣaṇā. - Rām. V. 16-5

becomes necessary. Therefore the removal of the evil force becomes and incidental activity of God.<sup>2</sup> According to Śrīvaiṣṇavism, the Supreme being manifests Himself in five forms: Parā, Vyūha, Vibhava. Arcā and Antaryāmi. The Pañcarātrasaṃhitas speaks of these five manifestations elobarately.

#### Para:

The Para is the trancendental form of God existing only in the Supreme abode. Scriptural texts and the  $\overline{A}$ gama texts speak of the existence of God in His transcendental realm enabling the Nityasūris and the Muktās to render their service to Him. As the transcendental form is all pervasive and impersonal in character, it cannot be comprehended by the individual souls. The Lord in His transcendal state is known as Paravāsudēva, constituted of the six qualities Jñāna, Bala, Aiśvarya, Vīrya, Śakti and Tējas.

## Vyūha:

Vyūha is the manifestation of the Supreme Being for the purposes of creation, sustenance and dissolution and is in four forms known as Vāsudēva, Saṅkarṣaṇa, Pradyumna and Aniruddha. The Vyūha doctrine is elaborated in the Pañcarātra treaties. Curiously the *Vedas* and the Upaniṣads do not make any mention of it. The Viṣṇupurāṇa, the Bhāgavata and the Mahābhārata describes the Vyūhāvatāra. The six attributes Jñāna, Bala, Aiśvarya, Vīrya, Śakti and Tējas are split into pairs and are exhibited in each form.

Thus Vyūha Vāsudēva, is endowed with all the six qualities. Sankarṣana possesses Jñāna and Bala; Pradyumna is endowed with Aiśvarya and Virya; and Aniruddha with Śakti and Tējas. Some, are of the opinion that there are only three vyūhas. Śrīvatsānkamiśra

<sup>1.)</sup> paritrāņāya sādhūnām vināśāya ca duşkṛtām. dharmasamsthāpanārthāya sambhavāmi yugē yugē. — Bh.g. 4.8., 2.) ānuṣankikastu duṣkṛtām vināśaḥ — See TC IV.8.

mentions this idea in the *Varadarājastava*.¹ Vēdāntadēśika too supports this view.² Vyūha Vāsudēva is regarded the same as Para Vāsudēva³ and so He is not assigned with either creative or moral function. Saṅkarṣaṇa is entrusted with the task of dissolution of the universe and promulgation of Śāstras. Pradyumna is given the function of creation of the universe and establishment of *dharma*. *Aniruddha* is assigned with the work of protection of the Universe and imparting the spirtual knowledge. Thus, each vyūha except the first one has two functions, one related to the basic function of creation, sustenance and dissolution and another connected with its ethical progress.

#### Vibhava:

Vibhavas are the manifestation of the Supreme Lord by assuming forms similar to those of human beings or other living beings.<sup>4</sup> The purpose of these avatāras is given in the Jayākhya Saṃhita which says that Nārāyaṇa assumes the bodies of human beings in order to uplift the human beings who are immersed in the ocean of bondage through the aid of śāstras out of His compassion.<sup>5</sup> There are as many as thirty eight incarnations according to tradition.<sup>6</sup> The origin and nature of these vibhavas are based on mythological episodes. The Rāmāyaṇa, the Bhāgavata and other Purāṇas speak of different avatāras to demonstrate the divine character of the Supreme being.

<sup>1.</sup> Varadarājastava, śl.16

<sup>2.</sup> Rahasyatrayasāra, ch.V, p.89

<sup>3.</sup> See Rangarājastava II.39 also RTS Tatvatraya III, p.37

<sup>4.</sup> Vibhavo nāma tattad sajātīya rūpēņāvirbhāvaķ. - Yatīndramata dīpikā, P.136

Sākṣānnārāyaṇō dēvaḥ kṛtvā martyamayim tanum.
 magnānnuddharatē lōkān kāruṇyāt śāstrapāṇinā. — Jay.sam. (quoted in RTS. P.9)

<sup>6.</sup> See Introduction of Ahirbudhnya samhita and pāncarātrāgama

#### Arcāvatāra:

Arcā means the iconic form of worship. Idols are made of metal, wood etc.. of any of the manifested form of Viṣṇu such as vyūhas and vibhavas and these icons are duly consecrated and installed as per religious rites prescribed by the Āgamas. The Viṣṇudharmottarapurāṇa¹ says that a devotee should make an attractive idol of Viṣṇu out of metal or stone, offer worship to it, prostrate before it, perform religious rites and meditate on it; and by doing so they become free from all sins.

Pillailōkācārya gives a beautiful analogy for the five forms unique feature of arcāvatāra. The antaryāmi of God and the form is comparable to the underground water 2 (bhūgatajala) which implies that without the eight fold yoga practice is not possible to visualise God within, in the same way as the water in the underground cannot be obtained without the hard labour of digging the ground. The pararupa is like the vast stretch of deluge water surrounding the universe (avaranajala) and, as it exists in a realm far remote from the universe it is inaccessible ot us. The Vyūha Avatāra is like the milky ocean (kṣīrābdhi) and is unapproachable by us. The vibhava avatāras are like seasonal flood waters which are useful to those who lived during that time and future generations could not get the bliss of such vibhavas. The arcavatara is like a water present in the pools of the river bed and is available at all times for a thirsty man. Hence the greatness of arca idols is praised by Alvars and the Vaisnava Ācāryas.

<sup>1.)</sup> V.Dh.103-16, 2.) "Āvaraṇajalam pole pāratvam; parkaḍal pole vyūhangal; perukkārnu pole vibhavangal; bhūgatam jalam pole antaryāmitvam; athile tengiya maddukkal pole archavatāram" - Sriva.bhu I.39.

## Antaryāmi:

Antaryāmi means the indwelling spirit. The Supreme being who is immanent in all sentient and non-sentient entities of the universe and as the inner self controls everything from within. The Taittirīya Upaniṣad says that the heart is the abode of the Supreme Lord and in the space within that Paramātman resides in subtle form.

Kūreśa mentions all these five forms explaining multitude of auspicious qualities. He protects the beings of this world. He is very dear to His devotees but for others He presents Himself as Nirguṇa.² Nityasūris enjoy the form of para. Vyūha is being enjoyed by the inmates of Śvētadvīpa and also by Brahma. Vibhvas are being enjoyed very much by the people of those days since His transcendental form cannot be seen by the ordinary sense organs. But Arcā is being seen with contentment for very ordinary people.

## Pararūpa:

The transcendental form of the Lord is described by Kūreśa in detail. Though this form is beyond the conception of human senses, scriptures speak much about the nature of the Lord. The Śrīvaikuṇṭhastava mainly explains this Pararūpa. Lord Nārāyaṇa is eternal, and is possessed of all the auspicious qualities. The enjoyment of the divyamaṅgalavigraha is the one to be attained by mortals. Therefore, Kūreśa describes at length the divyamaṅgalavigraha of Śrīmannārāyaṇa. His colour is like a blue mountain (Nīlāñjanādri), and is constituted of long and chisselled nose, lengthy eyes, hands stretching upto knees, long ear lobes, having Śrī in His chest, deep naval which are a feast to eyes for

<sup>1.</sup> Tasyāḥ śikhāya madhyē paramātmā vyavasthitaḥ — Tai.Up.101

<sup>2.</sup> Vai.st., \$1.18

ever. 1 Kūreśa would like to see this beautiful form along with all ornaments. 2

In the Varadarājastava Kūreśa beautifully brings out the nature of pararūpa. Though the Lord is the cause of the entire universe, He does not undergo any change (nirvikāra). He is beyond Kāla, Dēśa and Vastu and is conveyed by the expressions nityam, niravadhi and nirupam. His Ubhāyalingatva that is, Hēyapratyanīkatva and Kalyāṇaikētānatva is conveyed by the terms Niramhaḥ and Śuddha.<sup>3</sup>

## Vyūhāvatāra:

The six qualities of the Lord is divided among the three forms of Vyūha, namely Sankarsana, Pradyumna and Aniruddha,4 does not mean that these forms lack the other qualities. They only exhibit these two qualities predominantly in order to carry out the functions of this Universe. Kūreśa is of the view that Vyūhavāsudēva and Paravāsudēva are of the same nature and so Vyūhavāsudēva exhibits all the six qualities in Him. He takes these forms to help His devotees as He wants to protect them. Jñāna is to know everything instantanously by viewing them directly. Bala is to hold everything as substratum without any difficulty. Aiśvarya is controlling everything. Virya is that though He is the substratum of everything He remains without undergoing any change. Śakti is being the cause for everything. Tējas is execution of activities without seeking the help of anybody else. Vāsudēva is endowed with all the six attributes and is being enjoyed by muktas. This idea of Kurēṣā is followed by his son Parāśarabhatta.5.

<sup>1.</sup> Vai.st., §1.67, (2.) Vai.st., §1.74

<sup>3.</sup> Var.st., \$1.12

<sup>4.</sup> Ati.st., \$1.6

<sup>5.</sup> ṣāḍguṇyādēva para iti sa bhavan muktabhōgyō balāḍhyāt raṅgādhirāja — Ran.st., U.sat.39

#### Vibhava:

The reason for taking Vibhavavatara is described in the Sundarabāhustava. Sauśīlya and Aśritavatsalatva are the qualities that are exihibited in the Vibhavāvatāra. Though Brahman is "Sarvaśaktimān", Sarvajñah. He conducts Himself normally with His devotees as one among them.1 Another reason for Vibhavāvatāra is stated as to make the Vedas, Smṛtis and the Śāstras meaningful. The scriptures are the injunctions of God Himself<sup>2</sup> and the aim of these is to extoll the greatness of the Supreme Being. Though His true nature cannot be comprehended entirely, His greatness could be realized by the beings of this Universe. In order to make the statements of the scriptures true. He incarnates now and then.3 This idea is stressed again in the Atimanusastava. Śila is the quality of the Supreme that is exceptional in knowledge, power and behaviour. He moves equally with a person who has very little knowledge and character. Thus, compassion is the primary reason manifest in, incarnated form. Kūreśa wonders at the Sauśilya of the Lord and hence the exclamation hanta is found in his śloka, Our Acaryas praise this quality of the Lord which is evident from the incident of Nammalvar who was in the state of trance for six months just by the recollection of the incarnation of the Lord. He is complete in all respects He has nothing to accomplish by incarnating in this mortal world. He makes Himself an object for ordinary people. This is only to bless His devotees.<sup>4</sup> A noteworthy of this aspect, according to the author, is that, the Lord is protecting even the Anāśritas.5

<sup>1.</sup> Su.st., \$1.84

<sup>2.</sup> śrutismṛtirmamaivājñā - Bh.g.

<sup>3.</sup> Su.st., \$1.85 and Var.st., \$1.67

<sup>4.</sup> Ati.st., \$1.10

<sup>5.</sup> Var.st., \$1.66

Kūreśa ennumerates the incarnations of Vișnu in the Sundarabāhustava. Of these, Viṣṇu is also an avatāra and is one among the trinity of Brahma, Visnu and Śiva. The Atimānuṣastava too mentions this. Following these, ācāryas like Vēdāntadēśika speaks of the avatāra of Viṣṇu in the Varadarāja Pañcaśat. But at the same time Kūreśa points out that Viṣṇu should not be considered as equal to Śiva and Brahma. Kūreśa exhibits his poetic style in describing the popular ten incarnations. Lord's behaviour as matsya by turning his tail here and there with His huge and transcendental form is graphically picturised.1 Then Kūrma and Varāha avatāras are described with due regard for them. Narasimha avatāra is picturised as becoming angry with Hiranyakaśipu since His devotee Prahlada was put to ordeal by him.2 The Lord could not control his anger. The entire world was frightened by the terrific form of Him. The nature becomes topsy-turvy.3 The purpose of Rāmāvatāra is to show others how a man should live. The Vedas give a code of conduct. The vedas are God-given. Following dharma and setting an ideal example of life is the purpose of Rāmāvatāra. Almost all the Alvārs and Acāryas are emotional and struck at the easy accessibility of Kṛṣṇa. Following the Alvas, Alvan wonders at Krsna being tied to a mortar.4 The Saulabhya and Vātsalya of Kṛṣṇa is again told in the Varadarājastava,5

#### Antaryāmi:

All the sentient and non-sentient beings of this universe are controlled by the Supreme by residing in it. The God wills to become many.<sup>6</sup> By His grace the entire universe becomes manifold. The universe is spoken of as God<sup>7</sup> as it is His body.

<sup>1.</sup> Su.st., \$1.90, 2.) Var.st., \$1.68, 3.) Su.st., \$1.95, 4.) Su.st., \$1.109

<sup>5.)</sup> Var.st., śl.70, 6.) Tadaikṣata bahusyām prajāyēyēti. - Tai.up. II,

<sup>7.)</sup> Sarvam khalvidam brahma. - Ma.na.1.3.

All these scripture are explained as the controller of the existence, sustenance and dissolution of the entire things. Kūreśa explains this in the Vaikunthastava. The Upaniṣads say that all the realities have God as their inner controller and hence, these tattvas are the body of God. But these tattvas do not realize that their inner controller is God. Though He lives within He is not touched by the karma of the souls. The Sundarabāhustava explains this idea.

#### Arcā:

As noted earlier, the Arca is the easily accessible form of God for ordinary people. Of the five lyrics two are devoted to the description of an enchanting beautiful form of the God. Lord Sundarabāhu, as the name suggests, has a very beautiful form. Moved emotionally by this attractive form, Kūreśa devotes nearly 30 verses (1/4 of the stava) for this descrition. Following the Alvars, Kureśa describes the Lord's eye, hand and foot as resembling the lotus.4 Lavanya is the total beauty of the divine form. This beauty is inexplicable. The colour of His form is variegated. Almost all the colours like gold, green and black are combined together and form his body.5 Kūreśa fancies two reasons, again following the Alvar, for the befitting name 'sundara'. Visnucitta addresses this Lord by the name Alankāra.6 Lord Sundarabāhu without the ornaments is beautiful because His form is an ornament for Himself. The second reason being the decorations that are surrounding Tirumālairuñcōlai.1

<sup>1.</sup> Svādhīnasvarūpasthitipravṛttitrividhacētācatanasvarūpasthitipravṛttibhēdam — Śrīraṅgagadyam 2.) Vai.st., śl.32 3.) Su.st., śl.18 & 19, 4.) Kaivannathamari, vai kamalam polum kanninaiyum aravindam (Thirunedunthānḍakam Pasuram-21) katturaikil tamarai nin kanpadam kaiyuvall (Thiruvāimozhi, 3.1.2.) - 4.3.5.

<sup>5.</sup> Su.st., §l.34 6.). Pala pala nazhncholi pazhitha sisubalanthanai alavalimai thavirtha azhagan alankaran malai (periāzhvār thirumozhi)

Again Kūreśa specifically states that all the ornaments and weapons of Sundara attains beauty with His association only. Since He beautifies everything He is called "Alankāra".<sup>2</sup>

Four verses are devoted to four beautiful arms of the Lord. The arms are adept in churning the milky ocean with the mandara mountain as churning stick. The arms churned the ocean with great ease. These arms pleased Mahālakṣmī by embracing Her. The arms are so generous as thy bestow boon to the devotees like *Kalpaka* tree. The arms granted whatever the devotees prayed for. The four arms increase in number to satisfy the enjoyment of the embrace with Lakṣmī.<sup>3</sup>

Same exploits of the Lord's hands are described in the Varadarājastava also. Lord Varada is generous in granting boons and hence His hands are engaged in virtuous actions. The thighs of the Lord are strong as it crushed Madhu and Kaiṭabha. The usual analogies like the elephant trunk, plantain trunk, emerald pillar and the front portion of hand cannot be given as similies for Varada's legs. All these things possesses only one characteristic feature of His thigh.

## SUPREME REALITY AND HIS ATTRIBUTES

According to *Višiṣṭādvaita*, a substance devoid of attributes is a logical myth. Hence they emphatically declare that for those who accept the valid means of proof, there cannot arise the knowledge of an attributeless entity. Rāmānuja, and his predecessor Yāmuna argues that the *Supreme Brahman* cannot be an attributeless entity, but one which is associated with all auspicious attributes. The basis for such a contention is understood from the *upaniṣadas*. The *upaniṣadas* too it might appear, are not consistent, while explaining the concept of *Brahman*.

<sup>1.</sup> Su.st., \$1.35, 2.) Su.st., \$1.36, 3.) Su.st., \$1.54, 4.) Var.st., \$1.45,

<sup>5.)</sup> Su.st., \$1.59, 6.) Var.st., \$1.56

<sup>1.</sup> Atah Pramāņikānām na kēnāpi pramāņēna nirvišēşavastu siddhih - V.S. p.93

Some of the *upaniṣadic* passages declare Brahman as devoid of attributes: some speak the auspicious qualities of the Supreme as innumerable and so on. Unlike the *Advaitin*, the *Viśiṣṭādvaitin* tries to reconcile this apparent contradiction by stating that the passages explaining the attributeless nature of *Brahman* must be understood as the absence of imperfect qualities while the passages declaring *Brahman* as endowed with attributes in its primary sense.<sup>2</sup>

Thus Mundakopanisad states that Brahman is sarvajña, 3 the primary cause of the universe, and hence Brahman should be endowed with jñāna and śakti to carry out the activity of creation, sustanence and dissolution. The upanisadas identify Brahman as possessing satyam jñānam and anantam characters as these are the essential attributes. Satya is defined as absolute unconditioned existance. Brahman is satyam, because it exists without undergoing any change vikāra Jñānam 4 is that quality which never contracts. Brahman is anantam in the sense that it pervades the world and is not conditioned by space, time and an object.<sup>5</sup> These three attributes are unique in Brahman and hence they are called Svarūpa-nirūpakadharma. Along with these three attributes Viśistādvaita Vēdānta accepts two more essential characteristics in respect of Brahman. They are ananda and amala, Brahman is blissful in character and hence it is ananda, Brahman is amala because it is free from all imperfections. (hēyapratyanīka)

<sup>2.)</sup> Śōdhakēṣvapi "Satyaṃ jñānamanantaṃ brahma", "Ānandō Brahma" ityādiṣu sāmānyādhikaraṇya-vyutpattisiddhānēkaguṇaviśiṣṭaikārthābhidhānam aviruddhamiti, brahmaṇō rūpatayā aprajñātaṃ sarvaṃ rūpatayā upadiśya punastadēva niṣēddhumayuktam. "Prakṣālanāddhi paṅkasya dūradasparśanaṃ varam" iti nyāyāt. - ibid, p.125-3.) Yaḥ sarvajñaḥ sarvavit yasya jñānamayaṃ tapaḥ - Muṇḍ. 1.1.1.

<sup>4.</sup> Jñānapadam nityāsankucita jñānaikākāram - R. 3. 1.1.2.

<sup>5.</sup> Anantapadam dēśakālavastuparicchēdarahitam svarūpam - Ibid

Apart from these five essential attributes, the *Purāṇās* and the *Pāñcarātrāgamas* uphold the six attributes. The possession of these attributes makes the Lord perfect. *Viṣṇupurāṇa* defines *Bhagavān*<sup>1</sup> as one who is possessed of these six qualities.

Jñāna: - Nāthamuni explains the term jñāna as the capacity to see everything directly and simultaneously. This jñāna is different from the essential nature of Brahman as found in the text Satyaṃ jñānamanantaṃ brahma. the attribute- knowledge, termed Dharmabhūtajñānās helps Brahman to carryout its resolve and functions like creation of the universe, showering grace, delivering goods etc., to the devotees.

Śakti: Śakti is the power of Brahman to create the universe. Vēdāntadēśika defines śakti as the power to create the entire universe.<sup>3</sup> Periyavacchan Pillai defines it as a power to perform anything which is impossible for others.<sup>4</sup>

**Bala**: Bala means strength. Through this quality the Lord supports everything effortlessly without any fatigue.<sup>5</sup>

Aiśvarya: Aiśvarya is lordship. Again, Dēśika defines it as the quality by which the Lord controls the entire universe by his unquestioned freedom. The Bṛḥadāraṇyaka also describes Brahman as sarvasya vaśī and sarvādhipatiḥ and hence the word is sarvēśvaraḥ.

Virya: Virya or energy is the quality through which the Lord remains unaffected by modifications in spite of His being the material cause of the universe.<sup>2</sup> This quality confirms His transcendental nature since He is avikāra.

Jñānaśaktibalaiśvaryavīryatējāṃsyaśēṣataḥ. bhagavacchabdavācyāni vinā hēyaguṇādibhiḥ. - V.P.VI, V.79.2.) Yō Vētti Yugapatsarvaṃ Pratyakṣēṇa Sadā Svataḥ. (Nyāyatattva - quoted by VD in Ga.Bh.), 3.) Sarva Upādānatvātmikā Gītābhāṣya, p.111 4.) Aghaṭitaghaṭanāsāmarthyam — Gadya vyākhyāna- P.22

<sup>5.)</sup> Śramaprasangarahitam sarvadhāranasāmarthyam — Gadya Bhāṣya - P.111

<sup>1.</sup> Avyāhatēcchām sarvaniyantrtvam - Ibid

<sup>2.</sup> Sarvopādānatvē sarvadhāraņē sarvaniyamanē'pi vikārarahitatvam - Ibid

Tējas: Tējas or splendour is the power of God to create the universe without the aid of any other accessories.3 Tējas also means the lustre. Mundaka explains Brahman as from whom the active objects receive shining.4

These six qualities are natural and transcendental (para) and are essential to the Lord. Thus the Ahirbudhnyasamhitā describes Brahman as sādgunya 5

#### SECONDARY ATTRIBUTES:

These qualities are innumerable and technically are called Nirūpita-svarūpavišēṣaṇa. Rāmānuja has enumerated some important such attributes. They are:

- 1. Sauśilya intimate communion with devotees.
- 2. Vātsalya tender affection
- 3. Mārdava soft heartedness
- 4. Ariava straight forwardness
- 5. Sauhārda friendly disposition
- equal treatment 6. Sāmya
- 7. Kārunya compassion 8. Mādhurya
- enchanting beatitude
- incomprehensible character 9. Gāmbhīrya
- 10. Audārya Generosity skillfulness 11. Cāturya 12. Sthairya steadfastness
- 13. Dhairya courage 14. Saurva fortitude
- 15. Parākrama valour
- ever desired (or whose wishes never gets 16. Satyakāma
  - un-fullfilled)

Asvādhīna sahakāryanapēksatvam — Ibid

<sup>4.</sup> Tasya Bhāsā Sarvamidam vibhāti - M.up.II 2 11

Şādguņyam tatparambrahma sarvakāranakāraņam - Ah.s.II 53.

17. Satyasańkalpa: firm resolve

18. Krtitva : feeling of having fulfilled obligation

19. Kṛtajñatā : feeling of satisfaction even with the

smallest good deed.

Śrīvatsanikamiśra following Rāmānuja, stresses that the Supreme Being is saguṇa and not nirguṇa. The upaniṣadic statements such as nirguṇa nirañjana¹ etc., speak of the Lord's being free from heyaguṇās (undesirable qualities) and the three qualities of matter. Otherwise texts like sarvajñaḥ sarvavit² would be rendered meaningless. On the other hand, there are numerous texts that speak of His natural and multitude auspicious qualities.³ So he states in the Śrī Vaikuṇṭha-stava that the Supreme Being is the repository of all auspicious qualities and devoid of any tinge of undesireable qualities.⁴

God is of the nature of knowledge (jñāna). As already explained jñāna is both substance and an attribute (guṇa and guṇi) (i.e. in the form of substance and quality). To rule out the apprehension how an object could both be an adjective and noun, Kūreśa explains with an analogy. A lusterous gem, the sun and a lamp are of the nature of brilliance, they also have luster as their quality. So also God is of the nature of jñāna and his quality also is jñāna. In other words, that which is the substratum is dharmi, and that, which is the substrate, is dharma. Dharma-bhūtajñāna has svarūpajñāna as its locus and hence the relationship is Dharma-dharmībhāva.

A person generally is judged by his noble qualities in the world. The character of a person is certified by his conduct.

<sup>1.</sup> Nirgunam Nirañjanam - Tri.ma.nā 7.12

<sup>2.</sup> Sarvajña Sarvavit - Mund. 1.1.1.

<sup>3.</sup> Parā'sya saktirvividhaiva srūyatē, svābhāvikī jñānavalakriyā ca, satyakāmaḥ satyasaṅkalpaḥ - Sv,v.6.8, 4.) Vai.st.verse 49

But this rule is quite contrary in the case of God. To explain: the qualities attain auspiciousness because of their association with ever-auspicious natured Supreme Being. The *vedas* have ascertained that the attributes, which are in association with God, are auspicous and others are inauspicious. This idea is expressed in the *Varadarājastava*. He adds that, it is not only qualities but wealth too attains greatness in His association. This idea is retold in the *Sundarabāhustava*. Murārī in his Anargharāghava echoes this idea in a different style as all the auspicious qualities joined together and resorted God to attain greatness for themselves.

Of the multitude qualities, the six qualities mentioned earlier are very important, as they are the foremost and by that alone the epithet "Bhagavan" is coined. In the words of Kūreśa the six qualities are Prasavabhūh, that is, the birth place for all other qualities. They are unequalled energy, Jñāna, limitless aiśvarya, unbounded strength, Supreme prowess; excessive brilliance are prime attributes of the Lord.1 All other qualities are only the off shoots of these six attributes. Again in the Atimānuşastava the author says that out of love and affection, for His devotees, He assumes different forms with these six qualities.2 The change He carries out in the World is by His unequalled power.3 His splendour pleases and makes happy His devotees. The Alvars pay encomium to His splendour as all the gods salute with reverence for His lustre. This quality makes people to know other things. This is an exceptional quality in the sense that this attribute has both positive and negative aspect towards His devotees and opponents respectively. It is like the rays of sun which irritate the living beings, unlike the splendour of moon, which pleases the aesthetic viewers. Similarly the same lustre of Lord is inconceivable.4

<sup>1.</sup> Vara.st.verse 48 2.) Vai.st.verse 48

<sup>3.</sup> Su.st.verse 22, 4.) Yadētairviśēṣairaparaguņalubdhairiva jagati asāvēkaṃścakrē satatasukhasaṃvāsavatyati. - Anargarāghava

As already noted the multitudes of auspicious qualities are the different shades of the primary six qualities, these qualities are broadly classified under two heads. One variety is Svarūpanirūpaguņās and the other as Nirūpitasvarūpa-višēṣaguṇās. The other classifications of qualities are Aśrayasaukaryāpātakaguņās and Aśritakāryāpātakaguņās. One more variety of classification is Divyātmasvarūpā-śritaguņās and Divyamangalavigrahāśritaguņās. Whatever be the classification, all the qualities are for the enjoyment of different kinds of devotees. His devotees enjoy vātsalya, opponents enjoy śaurya, His jñāna becomes an object for ignorant, Śakti for weak, Kṣamā for guilty, Kṛpā for sorrowful, Vātsalya for erring, Śīla for ignorant, Ārjava for crooked, Sauhrda for cruel, Mārdava for people who are fear of separation; Saulabhya for people longing to have His darsana.5 According to Vēdāntadēśika even krōdha is to be taken as kalyāṇaguṇa since it is adopted only to keep away the enemies of His devotees. Few of the attributes pertaining to His svarūpa (form) and nature on ātmaguņās and dēhaguņās respectively are listed in the Varadarājastava.<sup>2</sup> Dayā is compassion, Kṣānti is forbearance, audārya is granting the desired objects for His devotees, mradimā is soft both physically and emotionally, that is, soft in His form and cannot bear the seperation of His devotees, samatā is protecting everything irrespective of its caste or creed, sauhārda is doing auspiciousness of all kinds to His devotees, dhrtih is firm in protecting His beings, prasāda is always pleasing, pleasing even when one wants to injure Him. ājñā is ordering in the form of vedic injunctions.

<sup>1.</sup> Vai.st.verse 15, 2.) Ati.st.verase 6, 3.) Vai.st.verse 54
4. Vai.st.verse 56, 5.) Vai.st.verse 19

<sup>1.</sup> Āśritavirōdhinirasārthatayā krōdhādērapi kalyāņaguņaśabdēna saṅgrahaḥ gadyabhāṣya, 2.) Vai.st.verse

Few other qualities are listed in the Sundarabāhustava,<sup>3</sup> Sauśilya is behaving equally with ordinary people - the quality shown with Guha in the Rāmāyaṇa. Vātsaļva is, in the words of Alvārs,4 "my devotee will not err; even if he has erred it is only for the good. This attribute is defined by the Tengalai sect of people as cognising only the good deeds though very small and ignoring the serious sinful acts.  $\overline{Arjava}$  is straight forwardness in thought, word and deed. Dhairya is not being shakened in heart even after calamities. Sthairya is not letting down His devotees under any circumstances. Several instances are seen in the Rāmāyaṇa in support of this quality. Suvīrya is not becoming fatigued even after prolonged battle. Saurya is facing thousands of enemies solely. Again instances from the Rāmāyana illustrate this quality. Krtitva is helping His dear and do what they expect from Him. For instance Rama coronating Vibhīṣaṇa as the king of Lankā. Gāmbhīrya The depth of His mind to help His devotees. Cāturya ability to do incompatible acts. Saundarya is the beauty that attracts the eyes and mind of enemies even. Samatā is the disposition of the parts of body in correct proportion as per the sāmudrikālakṣaṇa. Lāvaṇya is the loveliness of the parts of the body.

Not being satisfied by enlisting the auspicious qualities, the author enumerates certain attributes elaborately in the *Sundarabāhustava*. He describes *jñāna*, the first of the six attributes. He is able to comprehend directly the entire universe without any effort. Then the poet enjoys the quality *kṣamā*. The bondage of *karma* is given a permanent release by getting a single salutation (añjali). Kālidāsa acknowledges the susceptibility to a *praṇāma* by great persons. The Lord is immensely pleased by a 3.) Sun.bā.st. verse 25, 4.) Ennadiyarathu cheyyar cheyatharel nanru cheythar-Periyāļvār Thirumozhi 4-9-2.

<sup>1.</sup> Sun.ba.st. verse 27

<sup>2.</sup> Pranipātapratīkārah Samrambhō Hi Mahātmanām - Raghuvamsa, IV, 64

salutation and in no time forgives the entire sin of an individual.3 Then he describes the attribute vātsaļvatā, which makes Him very simple, and moves with His people without any reservation on His part. Whatever be the caste. behavior or character, by just reclining to His feet, Lord Sundarabāhu too associate with him in the same caste, behaviour and character without minding the shortcomings there.4 After this, Kūreśa takes pleasure in narrating the attribute samatā. This quality is explained as treating a very ordinary and lovely person on par with Nityasūrīs like Garuda and Ananta. This impartiality of the Lord shows that He is free from vaisamya and nairghrnya. A person, who cannot be named or not fit for addressing and low in caste and character but has the only quality of worshiping the Lord, is equated with Garuda and Ananta. This is very clear from the story of Rāma accepting Guha (hunter) Sugrīva (monkey) and Vibhīṣaṇa (Rakṣasa) as His brothers. This attribute of samatā is innate to the Lord.1

The Chāndōgyōpaniṣat <sup>2</sup> speaks of Brahman as residing in the heartlotus called daharākāśa and as possessed of eight qualities. Kūreśa echoes this idea in the Sundarabāhustava.<sup>3</sup> The quality of Audārya is described by the poet beautifully. Nārāyaṇa alone can be called as udāraḥ, since He is the only giver and not a receiver as He is avāptasamastakāmaḥ. Ālvārs worship Him as the bestower of everything<sup>4</sup> and as a celestial tree which provides everything including Himself. He is dear to Goddess Lakṣmī. By His mere saṅkalpa He creates entire universe. There is no vadānyaḥ greater than Him . His kṛpā is illustrated by Kūreśa with anecdotes. As audārya is svārthanirapēkṣa (not expecting any-

<sup>3.</sup> Sun.ba.st. verse 29; also at Subhasitanivi - 1. 4. Sun.ba. verse 30

<sup>1.</sup> Sun.bā.st. verse 31 2.) Ya ēṣa ātmā apahatapāpmā vijarō vimṛṭyurviśōkō'vijighatsō'pipāsassatyakāmassatyaṅkalpaḥ - ch.8.7.1.

<sup>3. ·</sup> Vidurdaharamastaguņopajustam - Sun. bā. verse 20.

<sup>4.</sup> Tirumoimozhi, 3.9.5 & 2.7.11 5.) Vai.st. verse 57.

thing for Himself) so also kṛpā is. In that case a doubt may arise as to why the Lord is not equal to everybody. When a few enjoy in their life without contributing much to their merits. others undergo suffering by not committing much sin. Why the Lord is not equally merciful with different people? Though He is the creator of everything and anything and everything is carried out by His desire, He acts as per law made by His desire. That is, each being is controlled by its own merit and demerit and gets the result as per its karma. If so, where is the need for Lord's mercy? How can He be called equal and impartial to everybody? If He is so merciful there will not be the enforcement of law and order anywhere. Since He is generous, He has created certain śāstrās 6 to guide the beings. Even guiding the people is not expected of Him, as He is independent. Hence, He is merciful.1 This kṛpā would be purposeful with kṣānti and vātsalya, according to Kūreśa. Kṣānti is extreme patience. An ordinary being commit several sins in a moment and the result of these are to be experienced in several births. The sin gets accumulated beyond experiencing. With all these sins if one feels sorry for his deeds and determines to lead a life of morality, God is not only ready to pardon him but also undo his sins and grant him mokṣa.2 The extreme end of kṣānti is vātsalya. Hence vātsalya is explained with an allusion of Gajēndramōkṣa. Though He is affectionate to all beings He is dearer to one who is very much devoted to Him. When Lord has the capacity to create the entire universe in a moment with his sankalpa why did He not make Gajendra free from danger sitting in His Vaikuntha? The reason for this is given beautifully by Nammālvār. Gajēndra felt sorry not for dying but it was not

<sup>6.)</sup> Śrutismṛtirmamaivājñā - Viś.dh. p.76-31

<sup>1.</sup> Vai.st. verse 58

<sup>2.</sup> ibid verse 62

able to offer the lotus to the lotus feet of Lord Nārāyaṇa. Only this feeling of Gajēndra made Nārāyaṇa hasten Himself to the spot. He soothened the wound of Gajēndra with His own hand. This affection is called as vātsalya,3

The devotees of the Lord enjoy elaborately His sauśilya and vātsalya. Many stotras have greater scope in indulging in the description of these qualities. The existence of God is felt or experienced by people with these qualities.

# PRAPATTI as a means of MOKSA

While there is unanimity in agreeing that  $m\bar{o}k\bar{s}a$  is the ultimate human endeavour there are divergent views in advocating the means to  $m\bar{o}k\bar{s}a$  among the religious traditions of Hinduism.

According to Viśiṣṭādvaita bhakti and prapatti are the means of achieving the supreme goal. Both these means are advocated by the Śrutis and the Smṛtis. Bhakti is a continuous contemplation on the supreme and this is the very essence of Bhakti. It is like the continuous flow of oil from one container to another. Bhaktiyōga is a rigorous dicipline and there are seven steps to cultivate it. They are vivēka, vimōka, abhyāsa, kriyā, kalyāṇa, anavasāda and anuddhārṣa. A rigorous discipline is required to practice these steps and an oridinary person may not be able to observe it. Hence, our ācāryas advocated prapatti, which is an easier means to mōkṣa.

The term *Prapatti* is derived from the root *pra-pad*; *pad* means to move and *pra* in the best way. The term implies total self surrender to God as the sole refuge. It can be adopted by one and all without any distinction of caste creed or sex. It can

<sup>3.</sup> Vai.st. verse 63

<sup>1.</sup> Tailadhārāvadavicchinnasmṛtisantatiparamparā. - Yatīndramatadīpikā, 7.20

be adopted at any time and place. *Prapatti* need to be done only once unlike *Bhakti*. *Prapatti* is also known as *Śaraṇāgati*, *Nyāsa*, *Bharanyāsa*, *Ātmanikṣēpa* etc.

The doctrine of *Prapatti* is advocated even in the Vedas. The Śvētāśvatara upaniṣad says "I seek refuge in that shining God who creates *Brahma* first and then delivers Vedas to Him". The *Purāṇas* and the *Pañcarātrasaṃhitā* uphold the observance of Śaraṇāgati as the direct means of attaining mōkṣa. The Rāmāyaṇa is regarded as the sacred work expanding Śaraṇāgatidharma by earlier ācāryas. In the *Bhagavadgītā*, Lord Kṛṣṇa enjoins Arjuna to observe Śaraṇāgati as a resort for attaining God. The hymns of Āṇvārs emphasised the importance of *Prapatti*. The mystic saint Nammāṇvār who is regarded as the leader of *Prapannas*, (one who observes prapatti) is called *Prapanna-Jana-Kūṭastha*. He has observed *prapatti* at the feet of Lord Śrīnivāsa. Both Yāmuna in his Stōtraratna and Rāmānuja in his Śaraṇāgatigadya have emphasised the same thing to show the importance of Śaraṇāgati to others.

The observance of *Prapatti* is to be carried out with its five aiding factors. The *Ahirbudhnyasaṃhitā* mentions it as six fold.<sup>1</sup>

- 1. Anukūlyasyasankalpah Resolve to do things favourable
- Prātikūlyasyavarjanam Refraining from activities di liked by God
- 3. Rakṣiṣyatīti Viśvāsaḥ Absolute faith in the God that he is the sole saviour
- 4. Göptṛtvavaraṇam Request to God to seek His pro tection

<sup>2.</sup> Yō brahmāṇaṃ vidadhāti pūrvaṃ yō vai vēdāṃśca prahiṇōti tasmaiḥ taṃ ha dēvaṃ ātmabuddhiprakāśaṃ mumukṣurvai śaraṇamahaṃ prapadyēs - Sv.up.VI 18

<sup>1.</sup> Ānukūlyasya saṅkalpaḥ prātikūlyasya varjanam.
Rakṣiṣyatīti viśvāsō gōptṛtvavaraṇaṃ tathā.
Ātmanikṣepakārpaṇyē ṣaḍvidhā śaraṇāgatiḥ. - Ah.S.XXXVII. 28, 29

- 5. Ātmanikṣēpa individual
  - 6. *Kārpaṇya* ness of the in
- Placing the burden of protecting the self to the care of God.
- Feeling of humility and helplessdividual to resort to any other means of salvation.

The first two aigas of prapatti have ethical significance. As the individual self is Śēṣa or subservient to the Lord, it becomes imperative for him to please God by doing right things and avoiding His displeasure by refraining from the prohibited acts. Kārpanya or humility is an important mental trait of utter helplessness to observe any other means for moksa and seeking Him as none other than the protector. Mahāviśvāsa is the most important auxiliary of Śaraṇāgati. Without this all other factors become ineffective. Goptrtvavarana implies that the individual self must make a formal appeal to grant mokṣa. The Lakṣmi tantra points out that God looks forward to a formal request by the aspirant for protection, though He is omnisciest and compassionate. All these five components constitute the anga of Śaraṇāgati. If any one of those accessories is absent, prapatti would become incomplete and will not lead to the desired goal. The concept of prapatti is based on God's grace and the intimate relation of the soul to Paramātman as Śēṣa and Śēṣi. God is Sarvarakṣaka, Śaraṇāgatavatsala whereas the individal soul belongs to God and has the potential right to enjoy the bliss of Brahman. The barrier to this is Karma and to overcome this he requires the grace of God. This is achieved either by self-surrender or Upāsana,

For observing Śaraṇāgati, the foremost requirement is Ākiñcanya. This requirement is emphasised by Kūreśa almost in

<sup>1.</sup> Sarvajñō'pi hi viśvaḥ sadā kāruṇikō'pi san. Saṃsāratantravāhitvād rakṣāpēkṣāṃ pratīkṣatē. - L.T. XVII. 79, 80

all the stavas. Lord Kṛṣṇa enjoins Karma, Jñāna and Bhaktiyōgas as the means of attaining Him. But Kūreśa appeals to God his utter helplessness in observing any means of realising the God. He submits that he has no meritorious deeds, lacks knowledge, nor has devotion to the feet of Lord as his saviour. He seeks only his grace. Kārpaṇya is another requisite of Prapatti. Kārpaṇya is making the Lord showering His grace by seeking His compassion. The poet wails that he is totally ignorant but he feels that his association with God is everlasting. The author would feel blessed if he makes feel God that he deserves His grace.

For getting the grace of the Lord, the blessings of the preceptor is a pre-requisite. Śrīvatsāṅka feels that even after getting an association and blessings of Rāmānuja, he is not rid of three kinds of sins namely, Bhagavadapacāra, Bhāga-vadapacāra and Asahyāpacāra. He has been only committing sins out of ignorance. He had no other resort other than the feet of the Lord. Again he prays he has no confidence in the Śāstras nor has faith in simply uttering the mantras. Kūreśa appeals to God that only he should make the words meaningful though it is uttered only once and without realizing the full impact of it.<sup>2</sup>

The poet takes refuge in the compassion of the Lord. So he addresses the Lord as Dayaikasindhō, Dayayaiva and Bhavatō dayāyāḥ pātram. He submits that though he is an utmost sinner yet he takes refuge in Him. Hereafter it is His qualities like Jñāna, Śakti and Karuṇā should protect him. His Jñāna helps in knowing the refugee as not knowing anything (Akiñcanaḥ) and

<sup>2.</sup> Satkarma naiva kila ..... bhavato dayāyāḥ - Vai. st. verse 88-

<sup>3.</sup> Kṛpājanakakṛpāṇavṛttiḥ Kārpaṇyam. - RTS.P.172

<sup>4.</sup> Jānē'thavā ...... hi kaścit - Vai.st.verse 86

<sup>1.</sup> Ati. st. verse 59 2. Ati. st. verse 60

that he should be protected. His Śakti helps one to have faith in Him that by any means He will protect us. But this Jñāna and Śakti can be utilized to punish a sinner but for His dayā. Hence the address Dayaikasindho etc. The author is of the firm belief that dayā coupled with Jñāna and Śakti of the Lord is his permanent resort.3 This idea is again stressed in the Sundarabāhustava, There he says it is not possible for him to get away from all the sins either by undergoing it or by appeasing it. But he has the knowledge that he is the servant of the Lord, he belongs to God and he sought arylum with Him. Lord has grace and patience. Thus the aigas of prapatti are suggested here.4 Again he stresses that the words uttered by him as "taking refuge unto Him" may not be told by understanding the full meaning of it. But he Lord Varada will take it in its full sense since Rāmānuja says1 a person is sure of success if he utters dvayamantra in any manner. Lord Varada extends the daya to those persons who utter the dvayamantra either by knowing its meaning or not knowing.2

Out of the six requisites for observing prapatti, Anukūlyasya Sankalpah and Prātikūlyasya Varjanam are narrated in the Vaikunthastava. A Prapanna must get rid of the desire. But Kūreśa says the desire for easy things as well as rare things only gets increased. The desire might get appeased if met with failures. But on the other hand it is not quenched. Nor, the author says, he has the inclination for uttering the names of God or praising His qualities. He stresses that he has no faith, devotion, power or desire to utter the names of God. Nor he feels sorry for this. He feels pity for his negative aspects. 4

<sup>3.</sup> Ati.st.verse 61 4. Su.st.verse 123

<sup>1.</sup> Yēna Kēnāpi Prakārēņa dvayavaktā - Sa.g.

<sup>2.</sup> Śaraṇavaraṇavāgiyam ...... Prāṇimi. - Var. st.verse 84

<sup>3.</sup> Vai. st. verse 95 4. Vai.st.verse 96

The aim of performing prapatti is to render eternal service to the Lord in the Nityavibhūti. So Kūreśa stresses this in his praise poems. In the Varadarājastava the essence of dvayamantra is analysed. The fourth case, in the word Nārāyaṇāya is suggestive of service to the Lord. The nature of the Lord is beyond the conception of ordinary senses of human beings. Highly devoted persons alone receive the grace of the Lord and through this grace a devotee can get a glimpse of Him. Kūreśa appeals to God by adopting prapatti. He would like to see the nature of the Lord to do service to Him.<sup>5</sup>

Being in the midst of devotees and feeling proud to get the company of the devotees of the Lord is said to be one of the requisities for realising the nature of the God. The earlier ācāryas have given greater importance to the Bhāgavatas. The same trend is followed by Kūreśa. In the Vaikunṭhastava the author feels depressed for not getting the association with the nityasūris at an earliest opportunity¹ as the nityasūris are in the company of the Lord eternaly. People feel enjoyable to be in the midst of devotees. The author prays for such an association.

<sup>5.</sup> Var. st. verse 92

<sup>1.</sup> Vai.st.verse. 77

# INFLUENCE OF ĀLVĀRS ON ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA NAMMĀLVĀR:

In the  $\hat{Srivaisnava}$  tradition, the  $N\bar{a}l\bar{a}yira$  Divya Prabandha of the  $\bar{A}lv\bar{a}rs$  is considered as sacred and is regarded as one of the source material for the Visistādvaita philosphy. Among the twelve  $\bar{A}lv\bar{a}rs$ , Nammālvār is the most important and he has rendered the essence of the four Vedas in his Tamil poems. Therefore, his compositions are treated on par with the Vedas and are quoted as an authority to prove the Supremacy of Lord  $N\bar{a}r\bar{a}yana$ . He is the first mortal  $\bar{A}c\bar{a}rya$  of the  $\hat{Srivaisnavites}$ .

Lord Nārāyaṇa is equalled by none and excelled by few. He is the Puruṣa referred to in the Vedas. It is confirmed by Nammālvār in the Tiruvaimōļi 2.3.2. This idea is echoed in the opening verse of the Varadarājastava. "Nīssamābhayādhikamabhyadhattā" Nārāyaṇa's supremacy over Brahma, Śiva and Indra is emphasised by the Ālvars in many places of their out pourings. The Tiruvaimōļi 10.10.3. says "O, the first-cause of the lotusnaval Brahma, Śiva, Indra and all the gods who worship you!" and in Śloka 2.2.4. Nammāļvār says "My Lord created Brahma on his lotus navel, who in turn created the gods and beings of the worlds. Other than my Kṛṣṇa, is there any Lord worthy of worship with flowers?" This is followed by Kūreśa in the Varadarājastava Śloka 53.

In the Vaikunthastava, Kūreśa provides various charecteristic marks of the Lord. Among them, Varadaśītaladṛṣṭipāta and Lakṣmīdharam find a parallel expressions in Nammālvār's Tiruvaimōļi. Thus the expression. Varadasītaladṛṣṭipāta "pray look at us with your lotus eyes and part your silent lips 9.2.1: Lakṣmīdharam O Lord, you bear the inseparable lotus dame on your chest 6.10.10. The expression "Purāṇaḥ Puruṣaḥ tvam ēka avāsi" (Vaikuṇṭhastava, Ślōka 21) has its origin from Tiruvaimōļi-

"The Lord of Venkata hill, Lord of cloud-hue and eternal glory, is worshipped with flowers, by Indra and all the celestials. (*Tiruvaimozhi* 3.3.2.).

"In the cool tank of Tiruppuliyur, where a large lotus blooms, she immersed herself in the grace of the lord of the worlds!" 8.9.5.

O, Radiant lotus-lord extolled by the Vedas!" (Tinvaimozhi 3.1.10) is rendered in Sanskrit by  $\overline{A}/v\bar{a}n$  "Sarva Śrutiṣvanugatam" (Śloka-vai.St 23). The word " $m\bar{a}y\bar{a}$ " is used in the sense of the influence of this transcient nature. "He mystifies even the clear thinking gods, he has wonders that would fill the sky, he has a dark cloud-hue, his lotus feet measured the Earth" - Tiruvaimōzhi 1.3.10. The same meaning is followed by  $K\bar{u}re\hat{s}a$  in the Vaikunṭhastava Śloka 30.1

The relation between God and the individual soul is Śarīra Śarīribhāva according to Viśiṣṭādvaita. The Lord is the substratun of the entire universe constituted of sentient and insentient entities. The Tiruvaimōļi says "O Wondrous Lord! You stand as Earth, Fire, Water, Sky and Wind, then as Mother, Father, children and relatives, as all else and as you; what do these mean? (Tiruvaimōzhi 7.8.1.). This is retold by Kūreśa in Śloka 33 of the Vaikunṭhastava.

In the Atimānuṣastava, Kūreśa wonders about God's incarnation as Vāmana who begged three measures of land. He being the Lord of the entire Universe and protects it by keeping it in His stomach, how it was possible for Him to beg His own property.

The same feeling is described in the Sundarabāhustava Śloka 98 also. The Source for this idea is found in the Pēriya Tiruvandādi "O benevolent Lord! Even if you had not taken an exalted birth,

<sup>1.</sup> Māyā tavayā guņamayā kila yā niḥsrēṣṭhā - Vai.st.verse 30

grown up in opulence and appeared as a bachelor boy come for a gift, would it have been difficult for you to take the Earth? - Which you did embrace to your chest, swallow and remake on which you casions? Pray tell me that I may be convinced. (verse 16).

The Saulabhya of the incarnations are praised widely by the earlier \$\overline{Ac\overline{a}} \overline{R\overline{a}} ma\$ while returning to \$\overline{Sr\overline{i}} vaikuntha\$ took the entire beings along with Him. \$\overline{A}/v\overline{a}\$n laments that he missed that opportunity. This has evidence in the \$Tiruv\overline{a}im\overline{o}i\$ "In the blessed Ayodhya, the land created by Brahma, - down to the meanest grass and insect without exception, he gives an exalted place to all the sentient and insentient." (verse 7.5.1.)

The beauty of Tirumāliruñcōlai is enjoyed by Nammālvār. The greenaries and the sight of pleasing moon on the hillock is described as "Ignoring the sweet calls of young maidens, it is wise to rise and worship the thundering discus-lord of Māliruṃśōlai, in his temple kissed by the Moon (verse 2.10.2.). Following the Ālvārs, Kūreśa describe the scenario of Siṃhagiri graphically.

The feet of the Lord with its seat as lotus is enjoyed by Nammāļvār in the Tiruvāimōļi. "Lord of earthllings and celestials, he is sweet to the lotus-lady Lakṣmī and to us alike. His feet are borne on a lotus" (verse 4.5.8.). This has a parallel meaning in the Sundarabāhustava. (verse 62).

The Lord does not reveal His superiority and at times assigns importance to Śiva and other Gods. This is the free will of the Lord. The reason is that gods pray to the Lord that they be given some prominence. Submitting Himself to this request He asks a boon from Śiva that a son should be born to Him through Rukmiṇī Dēvi. When Śiva, coming to know the accesibility of the Lord, addressed Him "Kaļva". This allusion is referre to by Nammāļvār in the Tiruvaimōļi 2.2.10". Even the

bull-rider Śiva. the four-faced Brahma, Indra and all the goods look up to the bird-riding lord, worship his feet, and call "Prankster Lord! You made the seven worlds and all of us appear in you!"

#### TIRUMANGAI ALVAR

The outpourings of  $\overline{A}$  is rich in devotion and their expressions carried their utmost love for God. Śrīvatsāṅkamiśra refers them as  $Pr\bar{e}m\bar{a}rdravihvalagiraḥ$  and  $Madhurairvac\bar{o}bhiḥ$ . Tirumaṅgai  $\overline{A}$  ivār himself expresses the same feeling in his  $P\bar{e}riya$   $Tirum\bar{o}$  i.

While establishing the supremacy of the Lord, all the earlier ācāryas confirm His impartiality. During the deluge, He devours everything and at the time of creation and, while taking the Trivikramāvatāra. He did not show any difference between insects and Brahma. This is told by Tirumangai Ālvār in a beautiful anuprāsa. "He lifted the Earth from deluge waters, swallowed the Earth and brought it out again, measured the Earth in two strides and ruled over the Earth as well" (Tirunedunthāndakam verse 20). This has a parallel in the Vaikunthastava (Śloka 20). The Lord is told as 'Śriyaśriyam Udāharudāravācaḥ'. This term is an exact translation of Tirumangai Āļvār's Pēriya Tirumōļi "Wealth of the wealthy lady" (Pēriya Tirumōļi. 7.7.1.)

The lotus has been given an honourable place since it has been an object of comparison for the hand, feet and eye of the Lord with respect to its softness and pleasing nature. The  $\overline{A}lv\bar{a}r$  says in the  $Tirunedunth\bar{a}ndakam$  Pasuram 18 "Lord has eyes, lips, hands and feet like petals of lotus". Again in Pasuram 21 of the same poem the  $\overline{A}lv\bar{a}r$  says "His hands were like red lotuses, his lips, eyes and feet two were the same". This is reflected in the Varadarājastava Śloka 23. Again in the Sundarabāhustava Abjapadmam aravindalōcanam padmapānitalam.

<sup>1.</sup> I melted inside, my voice bocomes soft, I was covered in my tears - Peria Tirumozhi verse 1.1.5.

The feet of the Lord is said to be borne by different people. The Aļvār questions the Lord Himself listing the possible places of His choice. In the Pēriya Tirumōļi he says, in verse 7.9.7. "O! Wonder-lord of cool Tirumāliruñcōlai! Pray tell me this. Do you reside in the chants of the four Vedas? Or in the Sirupuliyūr Sthalasayanam where Vedic seers perform fire sacrifices? Or in the hearts of your devotees? Which, I do not know". This is retold by Kūreśa in the Varada-rājasvava Ślōka 59.

The beauty and the green appearance of the hillock Tirumāliruñcōlai is variously admired by Tirumaigai Ālvār in the Peria Tirumozhi. "He is the radiant Lord residing in Tirumāliruñcōlai which is lofty, touching the clouds and the Moon". (verse 9.9.4.) Our poet follows this in the statement of the Sundara-bāhustava, Ślōka 5 "The cluster of the lofty peaks is enriched by the moon's crawling round it like a child."

The churning of the ocean was performed only to obtain Lakṣmī and the purpose of getting the nectar for gods was only a pretext, says the Alvār in his Peria Tirumozhi "Gave the ambrosia to gods and you retained the Lady Ambrosia to wed in your arms". (verse 6.1.2.) In the Sundarabāhustava, Alvān says "udadhiga-mandarādri matimanthana labdha payōmadhurara sēndrāhvasudhā" (Ślōka 4)

When Sundarabāhu's curly hair is described, the epithet Kēśava is used by Ālvār. Since the Lord is also known as Kēśava, his dwelling hillock is also called Kēśavagiri. The Peria Tirumozhi reads "He is Kēśava the lord worshipped by the whole world, residing in Tirumalairuñcōlai" (verse 9.9.6.) This finds expression in the Sundarabāhustava, ślōka 40. "The mat of hair curls of Kēśava surface the description of threads fashioned from the essence of pitch-black blinding darkness".

A very fine reflection of Trumangai Alvār is seen in the Sundarabāhustava, śloka 92. In the Peria Tirumozhi 11.4. Tirumangai Alvar describes the ten incarnations of Vișnu. The first verse is attributed to the Maisyāvatāra. There is a perfect harmony between these two verses not only in the sense but also in metre. They both contain equal number of syllables in each quarter i.e.23 letters set to Adritanaya metre. "When the whole world was submerged in deluge waters, even the gods above were made to live in fear. Lord! Our Master! Sole Refuge, O! Maker! Grant us a place to be" they said. Lord! You came then as a fish in deep ocean, hauling mountain-like rocks on thy frame, splashing mirthfully, gliding on your belly! Praise, and never fail, O Heart! The Avatāra!". (verse 11.4.1.) This influence of Alvar is seen as "Pralayaja-nīrapura-paripūrita svanilayāvasanna vadana bhramadaśaranyabhūta śaraṇārthinākiśaraṇaṃ bhavan svakrpayā".

#### PĒRIYĀLVĀR

While describing Sundaragiri, *Pēriyālvār* says, it is inhabited by heavenly nymphs. In the *Tirumōļi* 4.2.1, he says, "The Lord who destroyed the *Rākṣasas* by the root, stands as the tutelar deity in *Māliruṃsōlai* hill, where the *Nūpura* Ganga flows and celestial dames with tinkling anklets come to take a bath". This idea is reflected in the *Sundarabāhustava*.<sup>1</sup>

Again in verse 8 he follows  $P\bar{e}riy\bar{a}lv\bar{a}r$  exactly when describing the elephants, "The Lord who delivered one elephant,  $Gaj\bar{e}ndra$  and destroyed another,  $Kuvalay\bar{a}p\bar{i}da$  belonging to Kamsa, has gone to reside in  $M\bar{a}lirums\bar{o}lai$  hill where dark bull-elephants run after their deserting cows and romp about swearing in the name of the ocean-hued one. This is repeated by  $\bar{A}lv\bar{a}n^2$  in a more flowing way.

<sup>1.</sup> Su.st.verse 6

<sup>2.</sup> Ibid. verse 8

How Sundaragiri appears in the evening twilight is described by  $\overline{Alvan}$ .  $P\overline{eriyalvar}$  picturises in his  $P\overline{eriyalvar}$  Tirumoli, "When the Lord of dark-cloud hue played his flute, with curls falling over his face like bumble bees hovering over a lotus, the music made the herd of deer stop grazing. Even the grazed grass slipped out of their mouth. Not moving this side of that, forward or backward, they stood like pictures on a wall. This finds expression in  $\overline{Alvan}$  as Nispandastimitah Kurangatatyah.

In describing the arms of Sundarabāhu, Kūreśa closely follws Pēriyālvār. The arms are decorated with sandal paste. He says in Tirumozhi 4.2.6 that "He is the Lord who deftly destroyed the hired wrestlers, with arms that wore the Sandal paste offered by the hunchback". The same is described by \$\overline{A}\text{Ivan}\$ in \$\silon \overline{lore} a \text{51.}^2\$ In the same context, the hands of \$Sundarabāhu\$ has the comfort of relaxing on the thousand headed \$\overline{A}\text{diśēṣa}\$. "Thousands of streams, thousands of lakes and many thousands of flower groves fill the \$M\overline{a}\text{lirumsolai}\$ landscape. It is the hill ruled by the Lord with a thousand arms and a thousand radiant crowns, reclining on the snake of a thousand hoods". (Tirumozhi 4.3.10.) This is repeated by \$\overline{A}\text{!vān}\$ in the \$Sundarabāhustava, \$\silon \overline{lore} a \text{lore} a \text{solongaparibhogabhāginah}.

Again enjoying the bewitching scenario of Sundaragiri,  $\overline{A}$  Ivān perceives  $R\bar{a}$ ma in Sundarabāhu. He imagines that as  $R\bar{a}$ ma under went so much of trouble, the lively and pleasant atmosphere of Sundaravana would refresh  $R\bar{a}$ ma. This hillock is decorated with green trees. "Upavanataruṣaṇdairmaṇditē". This idea has been borrowed from  $P\bar{e}$ riya Tirumōli 4.3.10. "Thousands of streams, thousands of lakes and many thousands of flower groves fill the  $M\bar{a}$ liruñcōlai landscape. The hillock is ringing with the reverberance of sweet music of bees  $G\bar{a}$ yan Madhukara

<sup>1.</sup> Su.st.verse.13

<sup>2.)</sup> Candanāguruvilēpabhūṣitaḥ

Taruṣaṇḍam. This is also a reflection of Pēriya Tirumōḥ "His hill abode is the ancient Māliruñcōlai where humming bumble-bees sing Panns drinking nectar from groves sustained by eternal water springs." (4.3.6.)

When describing the greatness of Sundarabāhu and Nūpuragangā, Pēriyālvār refers to an allusion of Malayadhvaja Pāndya. By the grace of Agastya, this king lead a true and honest life and was a honourable king. Once he wanted to go to North for pilgrimage. His chariot did not go beyond Tirumāliruñcōlai. He came to know the greatness of Nūpuragangā and Sundarabāhu and became the devotee of Visnu. According to tradition, he also patronised Pēriyālvār. The same Pāndya king later on went to Himālaya and hoisted a flag with fish banner to commemorate his visit. This incident is alluded to by Pēriyālvār in his Tirumōli twice "Like the Pāndya king hoisting his fish-emblem flag on the high mountain, my Lord, you too have placed your auspicious lotus-feet on my head" (5.4.6.) "He resides in Mālirumsolai where the ancient Nēdumāran, killer-sharp spearwielding king of the south Pāndya city of Kūdal, Madurai, celebrated his victory". (4.2.7.) This incident is referred to by Aļvān in śloka 128. "We hear that you yourself right here made king Malayadhvaja your devotee. So also similar desires for devotion are born in us".

In the Vaikunthastava, Kūreśa describes the Lord as the lustre shining in the head of the Vedas, the Upaniṣaơs. This is similar to the saying of Pēriyālvār. "These songs by Viṣṇucitta praise the eight-syllable mantra personified, the Amṛta from the ocean of the Vedas, the excellent Kalpaka tree, the lamp that lights the maze of Upaniṣadic thoughts and the mountain of goodness that rules the mountain of Māliruṃsōlai (4.3.11.). The description of the childhood play of Kṛṣṇa also finds parallels in the Varadarājastava śloka 46. This is told from 1.4.1. of Pēriya Tirumōli

"O! Tender Moon! If you have eyes on your face, come and see my child Gōvinda's pranks as he crawls, kicking up dust". The natural redness in the hands of Kṛṣṇa is imagined to be by holding the stick to control the cows is reflected from Pēriyālvār.

## ĀŅŅĀL

The expression Gōyaṣṭigrahaṇa also finds a similarity from Āṇḍāf's Nāciyār Tirumōļi "Go bring the cool Tulasi worn by the cowherd pot-dancer, who is sleeping soundly in Kuḍandai and wrap it on my soft-hair coiffure". (Nāciyār Tirumōļi 13.2) The epithet Sundarabāhu itself is borrowed from Āṇḍāf's address "Sundara Tōļuḍaiyān'. Āṇḍāf praises Sundara as associated with Madhurakōļuñjaru. Here the term "Madhurakōļuñjaru" refers to Goddess Lakṣmī. This idea finds place in 4th verse of Sundarabāhustava, "The Lord obtained ambrosia and the nectar named Indira from churning the ocean".

 $\overline{A}$ ndāl's " $\overline{E}$ rutiruvudaiyān' (Nāciyār Tirumōļi) finds a place in  $\overline{A}$ ļvān's  $\overline{P}$ rārūdha-śriyam Sundarabāhustava ślōka 16. When  $\overline{A}$ ļvān describes conch and disc decorating the hands of the Lord, he says the unattained conch and the discus that have climbed onto the 'auspicious Lord". śloka 55. Here the word " $\overline{A}$ rudhā' is a sanskrit version of  $\overline{A}$ ndāl's usuage "Kudiyēri" (perched)

# BHAKTISARAH

In the Varadarājastava Kūreśa wonders at the heroic deeds of the Lord and paise the mighty actions performed by the hands of Lord Varada. He says "You churned the ocean with your own hands". This is borrowed from Tirucchandavṛttam -21 "O! Ranga Lord pray tell me how the ocean - deep was churned about". In the same verse Kūreśa refers to the killing of seven bulls by Kṛṣṇa. "You twisted the neck of the seven bulls" This is also an influence of Tirucchandavṛttam 92 "O cowherd Lord, you fought the bulls in contest for the Pinai-dame".

The poet wonders at the equal treatment rendered by the Lord both towards His enemies and His devotees. Everyone can understand the eagerness of the Lord to protect His devotees. But how He adopts the same anxiety and urgency to save persons who show enemical attitude to Him. Alvan says in the Varadarijastava ślōka 66. "O Varada! unable to suffer the delay in embracing your devotees and not even allowing them enough time to be purified, were eager to take them immediately to your own Abode". This can be compared to Tirucchandavṛttam 111. "Even those who called your names, and even those who fought with you, were fortunate to find in you a lord of grace and forgiveness.

# INFLUENCE OF YAMUNA ON ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA

Yāmunācārya, alias Alvāndār was the grandson of Nāthamuni, the first Śrīvaisnava preceptor. Yāmuna's Stotraratna and Catuśśloki are the two beautiful lyrical poems conveying subtle ideas of Viśistādvaita philosophy. Catuśśloki, as the name suggests, is a praise-poem in four stanzas attirbuted to the greatness of Sri. The concept of Śri is well picturised by Yamuna in accordance with the vedic conception. He states that Laksmi is the Mother of the universe, while Visnu is the father. 1 She takes part in all the activities of the Lord. With Her innate compassion, she pleads for the individual soul with Her consort. There is perfect harmony between Śrī and Her consort. Her greatness is limitless. She is the possessor of entire wealth. Neither she nor Her omniscent loving consort know the nature of their greatness.2 This idea is handled with more efficiency by Kūreśa is verse 8 of the Śristava. Gods like Brahma and other alongwith their consorts are Lakṣmī's servants.2 A similar idea is brought

<sup>1.</sup> Lökaikēśvari lökanāthadayitē — Ca.śl.2

<sup>2.</sup> Yasyāstē mahimānamātmana iva tvadvallabhō'pi prabhuḥ.
nālam mātumiyattayā niravadhim nityānukūlam svataḥ. — Ca.śl.2

<sup>1.</sup> Ś.st., śl.8 2. işat tvatkaruṇānirikṣaṇasudhāsandhukṣaṇādrakṣyatē naṣṭaṃ prāk tadalābhatastribhuvanaṃ sampratyanantōdayam. — Ca.śl.3

by Kūreśa who says that though Sarasvatī is Vāgiśvarī, she is responsible for granting intelligence to people. If a person is praised as "Bṛhaspati" because of his high intelligence and if one is equated to a tree because of his dull mind is due to the presence or absence of Sarasvatī's grace. Such Sarasvatī is subordinate to Goddess Śrī.³ While praising the Kaṭākṣa of Lakṣmī, Yāmuna says that Śrī protects the world and shower amṛta with Her glance. At the time of deluge, the entire Universe remained dull without any activity because of the absence of Her graces. The three worlds became prosperous and protected by Her graceful glances. Not only this idea of glance, but also the word prāk which means at the time of deluge, or when it was not regarded is used as such by Kūreśa. He echoes this idea in verse 10 of the Śrīstava.

Yāmuna says the lotus feet of the Lord adorns his head and the crest of the *Vedas* alike. This is an idea of Nammālvār. Following this Yāmuna repeats twice that the Lord shines on the head of the Vedas (upaniṣads) and on the head of Nammālvār and other great preceptors as he confirms this in the Stōtraratna. Yāmuna establishes the supremacy of Lord Nārāyaṇa in his lyrics. He is the fortune even to Goddess and is the repository of pure *sattva*. This again is a sanskrit version of Tirumangai Ālvār. This concept is followed by Kūreśa and he refers to Yāmuna and Tirumangai Ālvār with the expression Udāravācaḥ.

The usage of the māyā by Kūreśa takes its origin from Yāmuna. He says that the perverted thinkers cannot understand the Supremacy of Lord Nārāyaṇa although there are several

<sup>3.</sup> Ś.st., \$1.9

<sup>(4.) &</sup>quot;Tiruvukkum tiruvāgiya selvā" - Tirumangai Alvār-Periatirumozhi 7.7.1.

means of understanding this plain truth. On the other hand, the blessed devotees know His supremacy and transcend the māyā and enjoy the blissful experience of His glory. This is much more elaborated by Kūreśa. He says this māyā which is associated with the three guṇas of matter has become an object of play for the Lord. Influenced by this māyā few people do not comprehend the Vedas in their true perspective.

Yāmuna pleads to God to admit him into His fold disregarding all his sins. When the Lord is so generous with extraordinary grace of sparing great offenders like Kākāsura, merely becasue he prostrated, could there be any sin which could not be redeemed. Kūreśa repeats this idea in the Atimānuṣastava to extol the extreme patience and mercy of Rāma.

While admiring the Lord's divine personality, Yāmuna describes the shoulder and four arms of the Supreme Lord. The arms show the valourous deeds by which He performed in His vibhava incarnations. When Yāmuna enjoys the feet of the Lord in transcendal form, Kūreśa could perceive vibhava form in Arcā. He sees the marks of strokes of His bow on the arms of Sundarabāhu.

The Lord was referred to as possessing innumerable auspicious qualities and Ālvāṇḍār refers to the allusion of the Ānandavallī in the Taittirīya Upaniṣad. The Vedas tried to measure the blissful nature of the Lord and at the end they became exhausted. Similar idea is referred twice by Kūreśa in the Vaikuṇṭhastava and in the Sundarabāhustava.

The efficacy of the "dvaya mantra" is extolled from verses 31 to 46 by Yāmuna in his *Stotraratna*. Thus he formulates "prapatti" as the easy means of attaining the Lord. Kūreśa, following Yāmuna, has embedded the "dvaya mantra" in the Varadarājastava.

Of the innumerable qualities, dayā is the most conspicuous quality of the Lord and is praised by Yāmuna. This is repeated by Kūreśa in the Varadarājastava. Though he is bereft of bhakti and has not atoned for any of his sins, Kūreśa feels that he would attain the feet of the Lord because His qualities like kṣamā and dayā will get exhibited then only.

Yāmuna makes a declaration of his being an eternal and unconditional servant of God and desires to have that servitude alone.Kūreśa too pleads to Lord Varada to keep him always by His side since he wishes to render service to Him in all respects and at all time.

In the final verse, Yāmuna says that the most important consideration which may persuade the Lord to protect him is that he is the grandson of Nāthamuni and as one who hails from a proper lineage of teachers devoted to the Lord. A similar idea is expressed by Kūreśa. In the Varadarājastava, he persuades the Lord that he is in association with the lotus feet of Rāmānuja and he in turn adopted the feet of Yāmuna who is the grandson of Nāthamuni because the Lord would be more pleased with His devotees.

## Śrīvatsānkamiśra's influence on later writers

Śrīvatsānkamiśra's great influence on later ācāryas could be seen from the works of Śrī Parāśarabhaṭṭa and Vēdāntadēśika, Kurēśa speaks at length about the superiority of the Vedas. This is echoed by Parāśara, his illustraions son, in the Rangarājastava.¹ While describing the greatness of Śrīs graceful look Kurēśa says it is clear to everybody that only by the delightful look of Her,

<sup>1.</sup> Vēdē Kartradyabhāvadbalavati Li nāyaistvanmukha nīyamānē tam mūlatvēna māna taditaradakhilam jāyatē Raṅgadhāman - Ran.st.2.14

Brahma, Rudra and Indra get the prosperity. This same idea is reflected by Bhattar in Śrī Guṇaratnakōśa.

The causality of the God is dealt with elobarately by  $\hat{srivatsankamisra}$ . The Lord becomes the cause as well as the effect. It is observed in common experience that effect is the modification of cause. But in the case of God this is peculiar. Without undergoing any change the Lord becmes the effect too.<sup>3</sup> This idea of  $K\bar{u}resa$  is further elobarated by Bhattar as he says only because of  $V\bar{l}rya$  it becomes possible for God.<sup>4</sup>

Another great ācārya who was influenced by Kūreśa was Vēdāntadēśika. He has quoted several verses of Śrīvatsānka as an authority to establish certain views of Viśiṣṭādvaita in his various works. Kūreśa praises the Lord as the hidden treasure and is known by only the blessed souls. He cannot be comprehended by others. This idea is repeated in the Varadarāja Pañcāśat.

The Lord has resolved certain things to be eternal since they are more dearer to Him. Everything exists because of His free will. This idea is quoted by Vēdāntadēśika in the Rahasyatrayasāra to establish the Niyantṛtva and Dhārakatva of the Lord. The nature of the soul is to do service to the Lord in the Vaikunṭha. This servitude can come either naturally or with a good reason. Kūreśa longs to serve the Lord joining the Nityasūris.

<sup>1.</sup> Vai.st.verse 29

<sup>2.</sup> Apāngō bhūyāmamsō yadupari parambrahma tadabhūt amī yathā dvitrāsā ca satamakhādistadadharāt - S.G.K.

<sup>3.</sup> Vai.st.verse. 37

<sup>4.</sup> Ran. st. II

<sup>5.</sup> Vai.st.verse 12

<sup>6.</sup> Timirāvilādṛṣṭāyōp siddhāñjanēna bhavataiva vibhūṣitākṣaḥ - Va.p.28

<sup>7.</sup> Vai.st.verse 36

# ŚRĪVATSĀNKAMIŚRA AS A POET

On an analytical study it could be easily gauged that Śrīvatsānka was a poet of hight merit. He combines philosophy and poetry in an aesthetic way. Stōtras are emotional outpouring and hence enchant the mind of a reader. As the narration is lucid his style could be termed as Vaidarbhī. Occasionally he uses Gaudīya style. Out of the five hymns, the poet has the opportunity for description in the Sundarabāhustava since the place is located on a beautiful natural environment.

Combining erudition with devotion, the author has achieved a unique perfection. A mellifluous flow of his language could be observed in the usuage of Śabdālańkāra.

Makuṭa mukuṭa mālōttamsa cūḍālalāma

Svalakatilaka mālākuņḍalaissaōrdhvāpuṇḍaraiḥ. - Su.ba.st.verse 37. Yathāsi Yāvānasi Yōsi Yadguṇaḥ. - Var.st.verse 92.

Bhakti Prabhāvabhavadadbhutabhāvabandha. - Vai.st.verse 3.

Plenty of Arthālankāras are handled beautifully by Kūreśa. For instance, Upamālankāra is adopted in describing the shoulders of Lord Varada. It is compared to a Pārijāta tree which is full of blossoms. Lord's hand is decorated with hand band. The colour of His shoulder resembles that tree. It is an example for Abhūtopamā.

Ulprēkṣā is handled effectively while describing the feet of Sundarabāhu. Usually the feet is compared to a lotus. There was a competition between Lord's feet and lotus. The poet imagines a reason for the feet being held by the lotus. The feet of the lord excelled in beauty, softness and fragrance. Hence the lotus accepting its defeat, is serving as a seat and holding His

feet for ever on its head.¹ Three wonderful reasons are imagined for the red colour of Lord Kṛṣṇa's hand. Is it because when child Kṛṣṇa moved from house to house in Gokula by crawling or by holding the stick to guard the cows of the Gopika maidans or by holding the reins to control the horses of Arjuna's chariot during the Mahābhārata war.²

Rūpaka combined with Ślēṣa is used to identity Hastigiri with the Vedas. The Vedas have different Sūktas (branches) and they proclaim differently the superiority of the Lord. Hastigiri is shining evidently with Varada in the form of foliage which has many branches.<sup>3</sup>

Svabhāvōkti is used in narrating the nature of lion in the Narasiṃhāvatāra. The lion angrily roars at its own reflection., thinking it to be its rival.<sup>4</sup> The evening time on Sundaragiri is described with its natural sceniro. Swans slowly move over the region and the bees hover round the flowers. Hearing this music of bees with the tāla of swans, group of deers amazed at this and stand errect without any movement.<sup>5</sup>

Vyājastuti is employed in describing the Vātsalya of the Lord. Though He is Sarvajñaḥ, He does not seriously view the sins committed by His devotees. His epithet 'Sarvajñaḥ' becomes meaningful that He ignores the error of His devotees.<sup>6</sup>

Kūreśa has employed a variety of metres in the Pañcastava. In the Varadarājastava he uses different metres for each Daśaka (decade) verses 1 to 10 Rathōddhatā; 11-20 Śikhariṇi; 21-30 Svāgatā; 31-40 Vasantatilakā; 41-51 Praharṣiṇi; 52-61 Mandākrāntā; 62 Sragdharā; 63 Mālini; 64 Śikhariṇi; 65 Pṛthvi; 66 Śārdūlavikriḍitā; 67 Puṣpitāgra; 68 Dhrutavilambitam; 69 Vasantatilakam; 70 Vaṃśastha; 71 Āryā; 72-81 Vasantatilakam; 82-

<sup>1.</sup> Sun.st.verse 63, 2.) Var. st.verse 46, 3. Var. st.verse 4,

<sup>4.)</sup> Sun. st.verse 97, a5. Sun. st.verse 13, 6.) Var. st.verse 20

91 Gaurī; 92-101 Vaṃśastha; 102 Vasantatilakā. The Śrīvaikuṇṭhastava is fully written in the Vasantatilakā metre. The Atimānuṣastava is written in Vasantatilakā excepting the first verse which is Aupacchandasikā. The Śrīstava is written in Śārdūlavikrīḍitā, Vaṃśastha and Āryā metres. In the Sundarabāhustavà Kurēśa has employed 23 varieties of metres.

Superior of the State of the St

No Figure 25 - The Mark to Mandale 28 The Control of

### THE COMMENTATOR

A commentary is a critical analysis of a text bringing out the different facets that are embedded in it. Sanskrit literature is very rich in this tradition. A literary piece, when it clothes religious or philosophical ideas definitely requires, however easy it may be, a commentary to understand it in its true import. The Śrīvaiṣṇavastōtra literature, which is well known for its philosophical and religious ideas has been commented by the later writers. The Pañcastavi of Śrivatsānkamiśra has a few commentaries comprising both Sanskrit and Tamil. Among the Sanskrit commentaries three commentaries are available at present. The first and probably earlier than the other two, is by one Śrinivāsācārya. This commentary has been published and is available in print in Dēvanāgari, Grantha and Telugu characters.1 The second one is by Rāmānujācārya which has been taken for a critical edition in the present thesis. The third commentary is by one Vēnkaṭanivāsa which is known from the catalogues of manuscripts. Curiously and rather unfortunately a complete picture of these commentators is not available now.

The details of Tamil commentaries are as follows: The Śrīstava and the Vaikunthastava have been commented by Vāsudēvācārya. In this the commentator has pointed out the important principles of the Viśistādvaita concepts from the Vaikunthastava and the place of Śrī in Śrīvaiṣṇavisam. Another author A. Śrīnivāsa-rāghavācārya has commented on the Atimānuṣastava. Sri P.B. Anṇanagarācār of Kāñcīpuram has commented on all the stavas in Maṇipravāla. A salient feature of his commentary is that he cites Āļvāns profusely. He has also brought out the important features of Āļvān. He has also cited many parallels from Yāmuna, Parāśarabhaṭṭa and Vēdāntadēśika. Another

<sup>1.</sup> Ed. by Śriraṅgam Tiruvenkaṭācārya, Śriniketanamudrākṣaraśāla, 1875 in Telugu characters.

modern commentary is by Śrīvatsānkācārya and this commentator draws parallel ideas from Āļvārs. He refers to Sanskrit commentaries of Śrīnivāsācārya and Rāmānujācārya.

The present commentator  $R\bar{a}m\bar{a}nuj\bar{a}c\bar{a}rya$  belonged to the Garga Gotra and is a disciple of  $V\bar{e}nkat\bar{a}c\bar{a}rya$ . He has commented on the  $Sr\bar{i}rangar\bar{a}jastava$  and  $Sr\bar{i}gunaratnak\bar{o}sa$  of  $Par\bar{a}sarabhatta$ , apart from the Pancastava. From the commentary on the Pancastavi, it is evident that he has also authored a work by name  $Sr\bar{i}niv\bar{a}sastotra$  and  $Tattvaviv\bar{e}ka$ . The commentator appears to be a native of Dharmapuri, a village situated on the banks of  $G\bar{o}d\bar{a}vari$  of the modern Andra Pradesh.

The commentator, it appears, first commented the Śrīguṇaratnakōśa is known from the commentary on the Śrīstava, first verse wherin he states that Vyākhyātaṃ ca tatraiva. Rāmānujācārya has also commented on the Śrīrangarājastava before commenting on the Pañcastavī as he himself has referred to this fact in the commentary on the Śrīvaikuṇṭhastava. Even among the Pañcastavī, the author might have commented on the Varadarājastava first. Thus in the commentary on forty eighth verse of the Vaikuṇṭhastava it is stated that Ayamarthō Varadarājastotrepyuktaḥ Guṇāyattaṃ Loketi. Vyākhyātaṃ ca tatraivāsmābhiḥ. The Sundarabāhustava sixteenth verse commentary reads Varadarājastōtravyākhyānē ca tathra tathra prapañcaitaḥ. Further at the commencement of the Varadarājastava the author salutes Rāmānuja and Śrīvatsānkamiśra and state that he is going to comment briefly on the Varada-rājastava.

The commentary on the Śristava opens by praising the grace of Goddess Lakṣmi. The nature of Śri equal with Nārāyaṇa in all respects, including She being the Upāya and Upēya apart from Her mediating (Puruṣākāratva) between the individual souls and Lord Nārāyaṇa is explained in the introductory part of the com-

mentary itself. The commentator agrees with the idea of earlier  $\bar{a}c\bar{a}ryas$  in describing the position of  $\hat{S}r\bar{i}$  as talking part in all the activities of the Lord.

In the commentary on the Vaikunthastava, the commentator brings out the important concepts of Śrīvaiṣṇavisam wherever necessary. For instance, in the commentary on verse 13, the commentator gives in a nutshell the views of other Vēdāntins. Bhaṭṭabhāskara says that only Karma gives the fruit and not Īśvara. The Vēdāntins differ basically from them as they are of the view that Īśvara only grants the fruit of our actions. Even among the Brahmamīmāṃsaka, the Advaitins state that Brahman is only one and that it is self luminous without any attributes. It is not different from the individual self and this is understood from the co-ordination (sāmānādhikaraṇya) which is explained by the statements like tattvamasi.¹ Brahman itself is in bondage (saṃsāra) owing to ignorance (avidyā)and is released by attaining a true knowledge. The whole universe with its differences is illusory (mithyā).

Bhāskara and Yādavaprakāśa contend that Brahman has attributes and is all knowing, all-powerful etc. and it is not bound by Karma. It is different from the individual self owing to its limitation by the Upādhi or the limiting adjunct. Thus Brahman becomes men, animal and inanimate beings. This Upādhi is real and hence this universe too is real. When this Upādhi is destroyed the individual self attains mukti (liberation) wherein there is no difference between Brahman and the individual self. Yādavaprakāśa agrees with Bhāskara in describing Brahman as possessed of attributes or qualities. He holds that Brahman is capable of transforming as God, men, animals and non-sentient beings and hence both difference and non-difference between them.

The commentator has presented the tenets of these schools lucidly and effectively. The commentary shows his profound scholarship in ancient lore and in the philosophy of Viśiṣṭādvaita. He explains in easy and simple language the most difficult principles like Sāmānādhikaranya. As an instance the commentary on verse 32 of the Vaikunṭhastava could be cited.

The two states of the Lord namely nityōditadāśā and śāntōditādāśā are explained by the commentator briefly in the Varadarājastava and the Sundarabāhustava. Nityōditādāśā is that state of Paravāsudēva remaining in the Śrīvaikuntha, wherein the nityas and the muktas enjoy the bliss of Brahman always. Śāntōditādāśā is that state of Vyūhavāsudēva from whom Sankarṣaṇa, Pradyumna and Aniruddha are emenated. There is also another view which is accepted by our commentator. He says nityōditadāśā is the state wherein Paravāsudēva enjoys Himself the nityavibhūti and līlāvibhūti. Śāntōditādāśā is that state wherein leaving these two Vibhūtis, He enjoys His own svarūpa. Yet another view is that when the Lord has His Sankalpa confining only to nityavibhūti is called nityōditadāśā and when His Sankalpa extends to līlāvibhūti is śāntōditādāśā, that is the creation.

 $R\bar{a}m\bar{a}nuj\bar{a}c\bar{a}rya$  highlights the definition given by  $K\bar{u}re\dot{s}a$  for  $\bar{u}rdhvapundra$ , punya and  $p\bar{a}pa$  in his commentary. He defines Upabrahmam in single sentence.

A noteworthy aspect of the commentator is that he shows his depth of knowledge in Pāṇini's Aṣṭādhyāyī. He explains the difficult formations by quoting Pāṇini sutras. For example in the Atimānuṣastava verse 45 he explains the formation of the word Salilāmbabhūva. The word Salila becomes Salilām by the rule "Śarvapratipadikēbhya", "Sanādyantā dhātvaḥ" and "Kāspratyayādāmamantra". Then by the rule "Kṛñcānuprayujyatē liṭi" Babhūva or Āsa is added to Salilaṃ and hence the formation Salilāmababhūva. Similarly the formation of the word Paṇḍita in

the fifty ninth verse of the *Varadarājastava* in explained as *Padi Pidi Saṅgāta Iti Dhātōḥ Paṇḍitāśabdavyapattiḥ*. Thus *Paṇḍita* means pure or expanded.

The commentator is also a poet by himself. The difficult philosophical ideas are embedded in the form of Stōtras. He has quoted from his work Śrīnivāsastōtra in three places in the commentary on the Pañcastavī. It explains the Sarvaśabdavācya and the views of other schools. He quoted from the kāvyādarśa to explain the figure of speech rūpitarūpaka. This testifies his knowledge in Sanskrit rhetorics. In explaining the verses with highly philosophical ideas he employs very simple sentence, but shows his eminence in other descriptions. His words echo its sense. For example, he gives the meaning for Curitam as Carcitam or Khācitam; Nirdhūta as Kampita.

Rāmānujācārya's profound scholarship in the scriptures and the works of earlier ācāryas is worth mentioning. He quotes profusely from the upaniṣads while commenting on the Vaikuṇṭhastava and the Varadarājastava. References from the Viṣṇupurāṇa are cited to explain the term Bhagavān and in many other places. The citation from the Varāhapurāṇa finds a place in the Vaikuṇṭhastava. Quotatios from the Ayōdhyākāṇḍa, Yuddhakāṇḍa of the Rāmāyaṇa are seen in the Atimānuṣastava. References are made to the Bhāgavata, the Bhagavadgitā, the Mahābhārata and the Harivaṃśa now and then.

References to ācāryas like Yāmuna, Rāmānuja, Parāśarabhaṭṭa, Nārāyaṇamuni, Vēnkaṭācārya and Vēdāntadēśika are made. Passeges from the Stotraratna, the Śrībhāṣya, Gadyatraya reveal the commentator's deep knowledge in the traditional learning. As he has commented on the Rangarājastava, parallel quotations of Parāśarabhaṭṭa are cited in the Pañcastavī commentaries.

Reference is made to one Nārāyaṇamuni. There existed many teachers in this name and to which Nārāyaṇamuni he is referring to is not clear. Also he refers to one Vēnkaṭācārya and in all probablity he might be his guru. Reference is made to Vēdāntadēśika while defining the Kalyāṇaguṇa of the Lord. Rāmānujācārya closely follows the definition of Śrīdēśika while explaining the attributes of the Lord. Sometimes he quotes verbatim from the Gadyavyākhyāna of Vēdāntadēśika.

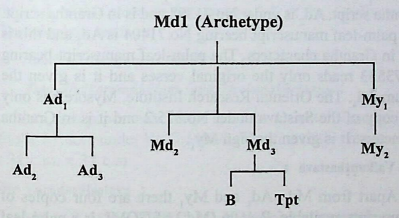
While explaining the virtue Vātsalya of the Lord the commentator defines it as doșe Satyapi tadananusandhānena svīkaraṇam in the seventh verse of the Vaikuṇṭhastava. This definition agrees with the idea of Tengali sect of Śrīvaiṣṇaviṭies and hence he might be said to belong to Tengalai sect of vaiṣṇaviṭies.

The commentator's interest in the *Divyaprabandhams* of  $\overline{A}$ ! $v\bar{a}rs$  are seen frequently.  $\overline{A}$ ! $v\bar{a}n$  repeats the ideas of  $\overline{A}$ ! $v\bar{a}rs$  in the  $Pa\bar{n}castav\bar{i}$ . This observation is recorded with respect by the commentator. This observation proves his traditional scholarship and his knowledge in the Tamil language.

When compared to the commentary of Śrinivāsācārya, simplicity and brevity seem to be the hall-mark of Rāmānujācārya. But still his commentary is lucid and explains all the important principles of Śrivaiṣnavisam. He gives a glimpse of his grammatical knowledge which adds lustre to his commentary.

#### **CRITICAL APPARATUS**

The present text with the commentary of Rāmānujācārya was prepared by consulting seven manuscripts. The Pañcastava as one unit is deposited in three libraries; the Government Oriental Manuscripts Library, The Adyar Library and Research Centre and the Oriental Research Institute, Mysore. Out of these three codices, the one in the GOML preserves the texts fully with the original verses. This codex contains the commentaries of Rāmānujācārya on the Śrīguṇaratnakōśa and the Raṅgarājastava also. The codex in the Adyar Library too contains all the five stavas. But the Varadarājastava alone reads differently and is highly corruptive as compared to the other two copies. The codex in the Oriental Research Institute, Mysore, does not have Śrīstava. Considering these facts the stemma codicum can be represented as follows:



The description of the palm leaf manuscripts collated for this critical edition are as follows:

R.4801 of GOML is in good condition and the palm leaf is of the size 17 x 13/8 inches and has eight lines approximately in a page. It is in Grantha characters. This could be the archetype which was used to transcribe into *Dēvanāgani* script. It is given the siglum Md<sub>1</sub>. The other codex in the Adyar Li-

brary and Research Centre under No.334 is in Telugu characters. It is in good condition and of the size 44.5 c.m. x 3.8 c.m. This contains the details of the scribe at the colophon of each stava. Excepting the Varadarājastava, which is not collated due to highly corruptive readings, all the four stavas are copied by one Śrī Ranga, the son of Rāghava and belong to Gādhivaṃśa. It shows many lacunae. It is given the siglum Ad<sub>1</sub>. The third codex at Oriental Research Institute, Mysore, is under No.P.635. It is in Telugu characters. The Vaikuṇṭhastava is available only upto ninteenth verse. The scribe of the Sundarabāhustava might be a different person as the hand-writing differs from the other three stavas. The serial number of the verses of this stava are not followed correctly. It does not read the original verses.

## The Śristava:

Md<sub>2</sub> is R.4006 of GOML. It is a palm-leaf manuscript in Grantha script. Ad<sub>2</sub> is under No.71398 and is in Grantha script. The palm-leaf manuscript bearing No.71404 is Ad<sub>3</sub> and this is also in Grantha characters. The palm-leaf manuscript bearing No.73533 reads only the original verses and it is given the siglum Ad<sub>4</sub>. The Oriental Research Institute, Mysore has only one copy of the Sristava under No.825/2 and it is in Grantha characters. It is given the sign My<sub>1</sub>.

## The Vaikunthastava:

Apart from Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub> and My<sub>1</sub> there are four copies of manuscripts available. R.4606 (Md<sub>2</sub>) of GOML is a palm-leaf manuscript in Grantha characters and it is incomplete and is available upto 49 verses. It is of the size 14 x 1 1/4 inches. The paper manuscript (Md<sub>3</sub>) has not much variants. Another paper manuscript from the Oriental Research Institute, Tirupati (Tpt) has a few variant readings. My<sub>2</sub> is a palm-leaf manuscript in Grantha characters under No. P.7167/2 in the Oriental Research

Institute, Mysore. It is of the size 33.5 c.m. x 3.5 c.m. and is in good condition.

#### The Atimanusastava:

Md<sub>2</sub> of this *stava* is the same as that of R.4606 of GOML. D.9825 of GOML is another palm-leaf manuscript in Grantha characters and is given the indication Md<sub>3</sub>. It is of the size 16 3/4 x 1 3/8 inches with 34 folios. Ad<sub>2</sub> is 71398 of Adyar Library and Research Centre. It is in grantha characters and does not present the original text. The Baroda Oriental Institute has one paper manuscript under No. II 11485. It is given the siglum B. Mostly it agrees with Md<sub>3</sub>.

#### The Sundarabāhustava:

 $\mathrm{Md_2}$  is the same R.4606 of GOML.  $\mathrm{Md_4}$  is D.10425 of GOML. It is in Grantha characters and it agrees mostly with  $\mathrm{Md_2}$ .  $\mathrm{Ad_2}$  of this *stava*. is the same as  $\mathrm{Ad_2}$  of the *Atimānuṣastava*. The colophon reads as,

Sundarōrubhujam vandē dēvam devendravanditam.

Tam divākarasankāśam śankāvicchedakāriņam.

My<sub>2</sub> is a paper manuscript from the Oriental Research Institute, Mysore under No.C.4409/2. The size of this manuscript is 31 c.m. x 31 c.m.

### The Varadarājastava:

Md<sub>2</sub> is R.4606 of GOMLAd<sub>1</sub> shows highly corruptive reading and hence not taken up for critical edition. My<sub>1</sub> and Md<sub>2</sub> agrees in certain respects.

In collating the original verses printed editions of P.B. Annangaracharyar, Kanchipuram  $(P_1)$  and Sri Srivatsankacarya  $(P_2)$ , Visistadvaita Pracirini Sabha, Madras, are reffered.



#### ।। श्रीः।।

# श्रीस्तवम्

लक्ष्मीकटाक्षविक्षेपा रक्षणै<sup>1</sup>ककृतक्षणाः रक्षन्तूत्कूलकरुणा<sup>2</sup>सन्धुक्षितजगत्त्रयाः ।।

अथ सर्वेश्वराभिमत³स्वरूपगुणविभवां सकलचेतनानां सकलपुरुषार्थप्राप्तौ पुरुषकार-भूतां सर्वेश्वरवत् स्वयमपि प्राप्यप्रापकभूतां लक्ष्मीं स्तोतुकामाः श्रीवत्साङ्कमिश्राः सकल-जगदुञ्जीवनार्थमाशीर्वादमेव प्रबन्धमुखेन निबध्नन्ति। स्वस्तीति -

स्वस्ति श्रीर्दिशतादशेषजगतां सर्गोपसर्गस्थितीः स्वर्गं दुर्गतिमापवर्गिकपदं सर्वञ्च कुर्वन् हरिः । यस्या वीक्ष्य मुखं तदिङ्गितपराधीनो विधत्तेऽखिलं क्रीडेयं खलु नान्यथाऽस्य रसदा स्यादैकरस्यात्तया ।। 1 ।।

सा श्रीः अशेषजगतां स्वस्ति मङ्गलं दिशतात् । स्वस्तीति द्वितीयान्तं पदम्, नाव्य-यम्⁴ । अशेषजगतामित्यस्यात्राप्यन्वयः। सर्गः सृष्टिः उपसर्गः उपद्रवः संहार इति यावत् । स्थिती रक्षा, दुर्गतिः नरकः यत्र पदे मुक्तिः भवति तदापवर्गिकपदम्, एत-त्सर्वं कुर्वन् कर्त् प्रारब्धो हरिः यस्या लक्ष्म्या मुखं वीक्ष्य तन्मुखेङ्गितपरतन्त्रश्थ सन् अखिलं करोति तदनुमतिपूर्वकं तन्मुखोल्लासार्थं करोतीत्यर्थः । एवमेव करणे हेत्-माह - क्रीडेयिमिति तया श्रिया ऐकरस्यात् एकरसत्वात् तस्या यदनुकूलं तदेवास्या-नुकूलं यदनुकूलं अतस्या इत्येवं रूपैकरस्याद् अन्यथा स्वयमेव स्वातन्त्र्येण करणे इये जगन्निर्माणादि क्रीडा⁴ अस्याः हरे रसदा प्रीतिदा न स्यात् खलु । विरसा केवलव्यसनरूपा<sup>6</sup> स्यादिति भावः । तदुक्तं श्रीमत्पराशर भट्टारकैः श्रीगुणरत्नकोशे -

<sup>1.</sup> Md, reads रक्षन्ति 2.) Md, reads तरुणा 3.) Md, reads सर्वेरिभमत 4.) Ad, reads अव्यय 5.) Md2, Ad1, Ad3, read संसार 6.) Ad3 reads स्थितिः 7.) Ad, reads रक्षता 8.) Ad, omits कुर्वन् 9.) Md, reads मुखेप्सिततन्त्रः 10.) Md, omits कं in पूर्वकं

<sup>1.</sup> Md<sub>2</sub> reads तथा 2. Ad<sub>2</sub> and Ad<sub>3</sub> omit ऐकरस्यात् 3. Md<sub>1</sub> reads तदेवास्या 4. Md<sub>1</sub> Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>3</sub> read क्रिया 5. Md<sub>1</sub> reads अस्य 6.) Md<sub>2</sub> reads अस्य 7.) Ad<sub>2</sub> omits पराशर

श्रियैः समस्त चिद्विधानव्यसनं हरेः । अङ्गीकारिभिरालोकैः सार्थयन्त्यै कृतोऽञ्जलिः ।। इति । - श्रीगुणरत्नकोशे - 1 व्याख्यातं च तत्रैव ।

स्वस्य स्तोत्रनिर्वाहार्थं लक्ष्मीः प्रार्थयते । हे श्रीर्देवीति हे श्रीर्देवि ! समस्तलोकजननीं व्यां स्तोतुमीहामहे
युक्तां भावय भारतीं प्रगुणय प्रेमप्रधानां 10 धियम् ।
भिक्तं भन्दय<sup>11</sup> नन्दयाश्रितमिमं दासं जनं तावकं
लक्ष्यं लक्ष्मि कटाक्षवीचिविसृतेस्ते स्याम चामी वयम् ।। 2 ।।

ईहामहे प्रयतामहे। युक्तां योग्यां शब्दा<sup>12</sup>लङ्कारयुक्ताम् इति भावः। भावय सम्भा-वय । प्रगुणय प्रगुणां कुरु। याथार्थ्यस्थैर्यवैशद्यादयो बुद्धिगुणाः प्रेमप्रधानां <sup>13</sup> तद्गुण-

गोचरप्रेमाधिकां भन्दय वर्धय । अत्र भिद धातुर्वर्धमानार्थः । अनेकार्थत्वाद्धातूनाम् । बन्धयेति केषाञ्चित्पाठः । तावकं त्वत्सम्बन्धिनं त्वन्निर्वाह्यमिति यावत् । क्रियाभेदात् सम्बन्धि द्वयस्याप्यपौनरुक्त्यम् । विसृतिः प्रसारः ।। 2 ।।

सम्प्रति प्रश्नप्रतिवचन⁴तत्प्रतिक्षेपरूपेण न कस्यापि वाङ्मनसागोचरासङ्ख्येय-कल्याण⁵गुणगणायाः लक्ष्म्याः स्तोत्राधिकार इत्याह।

<sup>8.)</sup>  $\mathrm{Md_2Ad_3}$ ,  $\mathrm{My_1}$  read लक्ष्मीम् 9.) All except  $\mathrm{My_1}$  read जननी 10.)  $\mathrm{Md_2}$   $\mathrm{Ad_4}$ ,  $\mathrm{My_1}$  read प्रकर्पां 11.) All except  $\mathrm{My_1}$  read स्यन्दय 12.)  $\mathrm{My_1}$  adds अर्थ 13.)  $\mathrm{Md_2}$ ,  $\mathrm{My_1}$  adds लक्ष्मीं

My<sub>1</sub> adds भिक्तं 2.) My<sub>1</sub> reads वृद्ध्यर्थकः

<sup>3.</sup> All except Ad, read संबुद्धि 4.) Ad, omits प्रश्नप्रतिवचन

<sup>5.</sup> All except Md, read कल्याणगुणलक्ष्मीस्तोत्र

# स्तोत्रमिति -

स्तोत्रं नाम किमामनन्ति कवयो यद्यन्यदीयान् गुणान् अन्यत्र त्वसतोऽधिरोप्य भणितिः सा तर्हि वन्ध्या त्विय । सम्यक् सत्यगुणाभिवर्णनमथा ब्रूयुः कथं तादृशी वाग्वाचस्पतिनाऽपि शक्यरचना त्वत्सदुणा र्णोनिधौ ।। 3 ।।

तत्र<sup>10</sup> प्रथमं पृच्छिति स्तोत्रं नामेति । उत्तरमाशङ्कते यदिति प्रतिक्षिपित। सा तिर्हि इति वास्तवगुण<sup>11</sup>सद्भावादारोपा<sup>12</sup>सम्भव इति भावः । प्रकारान्तरेणो<sup>13</sup>त्तरमाशङ्कते - सम्यगिति प्रतिक्षिपित कथिमिति । अर्णोनिधिः समुद्रः त्वद्गुणा<sup>14</sup> वाचामगोचरा इति भावः ।। 3 ।।

हे¹ लक्ष्मि! यद्यपि तव गुणा वाङ्कनसागोचरा अथापि² तद्वर्णनमन्तरेणात्मधारणं कर्तुमसहमानोऽहं यावद्वलं वर्णयामीत्याह । ये वाचामिति -

ये वाचां मनसां च दुर्ग्रहतया ख्याता गुणास्तावकाः तानेव प्रति साम्बुजिह्वमुदिता है मामिका भारती । हास्यं तत्तु न मन्महे न हि चकोर्येकाऽखिलां उचिन्द्रिकां व नालं पातुमिति प्रगृह्य रसनामासीत सत्यां वृषि ।। 4 ।।

दुर्ग्रहतया ग्रसितुं कबलयितुमशक्यतया साम्बुजिह्वमिति क्रिया विशेषणम्

<sup>6.)</sup>  $\mathrm{Md}_2$ ,  $\mathrm{P}_1$  &  $\mathrm{P}_2$  read फणितिः 7.) All except  $\mathrm{Md}_2$  and  $\mathrm{Ad}_2$  read अहो 8.)  $\mathrm{Ad}_3$  reads अशक्यरचना 9.)  $\mathrm{Ad}_3$  reads अम्भो 10.)  $\mathrm{Md}_1$ ,  $\mathrm{Ad}_1$ ,  $\mathrm{Ad}_3$ ,  $\mathrm{My}_1$  read तत्प्रथमम् 11.)  $\mathrm{Ad}_3$  omits गुण 12.)  $\mathrm{Ad}_3$  reads आरोपण 13.)  $\mathrm{Ad}_3$  omits from प्रकारान्तरेण to भावः 14.) All except  $\mathrm{Md}_2$  read तद्गुण

<sup>1.</sup> Md2 omits व्याख्यान for 4th verse 2.) Ad3 reads तथापि

<sup>3.</sup> Md, reads अखिला 4.) Md, reads चन्द्रिका

<sup>5.</sup> All except Md2 read तस्याम् 6.) Ad3 reads रस्यार्थस्य पदार्थस्य दर्शने

। सद्र-वरसज्ञं इति उदिता उद्युक्ता जिह्वा रस्यपदार्थदर्शने स्वयं द्रवति । अतः स्वयमेवोयु-क्तेति भावः । है इत्यव्ययं प्रसिद्धिपरम् । वाचस्पतिप्रभृतिभिरशक्यगुणवर्णने मम हास्यत्वमिप नास्तीत्याह - हास्यमित। भारती उदितेति यत्तत्तु हास्यं न मन्मह इत्यर्थः। एतादृशी मम स्तोत्रप्रवृत्तिर्युक्ता चिरतार्था चेति दृष्टान्तमुखेनाह न हीति तृषि पिपा-सायां प्रगृह्य प्रतिरुध्य ।। 4 ।।

अति<sup>7</sup>निकृष्टस्यापि मम तवात्यन्तपवित्रकीर्तिस्पर्शने न<sup>9</sup>्भीतिर्न लज्जापि हेयप्रत्य-नीक<sup>10</sup>तयास्तवापि न मालिन्यं ममाप्य<sup>12</sup>भिमतप्राप्तिरित्याह । **क्षोदीयानपीति** -

क्षोदीयानिप दुष्टबुद्धिरिप निःश्नेहोऽप्यनीहोऽपि ते कीर्तिं देवि लिहन्नहं न च बिभेम्यज्ञो न जिट्टेमि च । दुष्येत्¹ सा तु तावता न हि शुना लीढािप भागीरथी दुष्येच्छ्वाऽपि² न लज्जते न च बिभेत्यार्तिस्तु शाम्येच्छुनः ।। 5 ।।

क्षुद्रतरोऽपि दुष्टबुद्धिरिप तामसबुद्धिरिप निस्स्नेहोऽपि' वृद्धतरस्नेहरिहतोऽपि अनी-होऽपि' फलप्राप्तिपर्यन्तोद्योगरिहतोंऽपि लिहन् आखादयन् अहं न बिभेमि न जिह्नेमि तत्र हेतुः अत्रेति । उक्तमर्थं दृष्टान्तमुखेन उपपादयित न हीति । पवित्रा भागीरथी शुना लीढापि न दुष्येत् न दूषिता भवेत् । किन्तु पवित्रेव । शुनोऽपि न दोषः किन्तु शुद्धिरेव तथा न लज्जते । किन्तु श्लाधैव, न च भीतिः । पुनः पुनः प्रवृत्तिरेव तृष्णाशान्तिस्तृप्तिश्च तथा ममापीति भावः ।। 5 ।। इतः परं स्वाधिकारानुरूपं लक्ष्मीं स्तौति

<sup>7.</sup> Ad, reads अत्यन्त 8.) Ad,, Ad, read स्पर्शेन

<sup>9.</sup>  $Md_2$  omits न 10.)  $Md_1$ ,  $Ad_1$ ,  $Ad_2$ ,  $My_1$  read हेयप्रत्यनीकाया  $Ad_3$  reads प्रतिभट 11.)  $Md_1$  reads माल्यं 12.)  $Md_2$  omits अपि

<sup>1.</sup> Md<sub>2</sub>, Ad<sub>4</sub> read पुण्येत् 2.) Md<sub>2</sub>, Ad<sub>4</sub> read हृष्येद्वापि 3.) Md<sub>2</sub> reads अविस्तेहोऽपि 4.) Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>1</sub> omit अनीहोऽपि 5.) All except Md<sub>2</sub> read रहितो वा 6.) All except Md<sub>2</sub> omit from अहं न to अत्रेति

<sup>7.</sup> Md2 reads पवित्रोऽपि 8.) Ad4, Md1, My1 read बुद्धिरेव

<sup>9.</sup> All except Md, read लजा 10.) Md, reads अलजीव Md, Ad, read सङ्घेव 11.) Md, omits च 12. All except Md, omit पुनः 13.) Md, omits मग 14.) Md, Ad, omit इतः परम्

। ऐश्वर्यमिति -

ऐश्वर्यं महदेव वाऽल्पमथवा दृश्येत पुंसां हि यत् तल्लक्ष्म्यास्समुदीक्षणात्तव यतस्सार्वत्रिकं वर्तते । तेनैतेन न विस्मयेमहि जगन्नाथोऽपि नारायणः धन्यं मन्यत ईक्षणात्तव यतः स्वात्मानमात्मेश्वरः ।। 6 ।।

हे लक्ष्मि यदैश्वर्यं दृश्यते तल्लक्ष्म्यास्तव समुदीक्षणाद् यतः कारणात् तवैश्वर्यं सार्वित्रकं सर्वत्र व्याप्तं वर्तते । अतः सर्वमप्येश्वर्यं त्वदेकदेश<sup>2</sup> इत्यर्थः । त्वत्कटाक्षमूलेन³ तेनैतेनै⁴श्वर्येण न विस्मयेमिहि। यतः कारणात् सर्वेश्वरोऽिप नारायणः तवेक्षणात् स्वा-त्मानमितरपुरुषवत्⁵ धन्यं मन्यते । तेनैतेन⁵ न विस्मयेन हीत्यर्थः ।। 6 ।।

ऐश्वर्यं यदेशषपुंसि यदिदं सौन्दर्यलावण्ययोः क्लं यच्च हि मङ्गलं किमपि यल्लोके सदित्युच्यते । तत्सर्वं त्वदधीनमेव यदतः श्रीरित्यभेदेन वा यहा श्रीमदितीदृशेन वचसा देवि प्रथामश्नुते ।। 7 ।।

# ऐश्वर्यमिति -

सौन्दर्यमवयवशोभा लावण्यं समुदायशोभा रूपं स्वरूपं मङ्गलं कल्याणं सत् पवित्रं वस्तु<sup>7</sup> किमपि वस्तु त्वदधीनमेव त्वत्कटाक्षाधीनमेवेत्यर्थः । यदतः इत्येकं पदं कारणप-रम् । यदतः कारणादित्यर्थः । श्रीरित्यभेदेन श्रीतादात्येन श्रीमदिति ईदृशेन वचसा श्रीयुक्तमिदम् इत्येवंविधेन वचसा प्रथां प्रसिद्धि व्यवहारं वा अश्नुते प्राप्नोति<sup>10</sup> तत-स्त्वदधीनमित्यर्थः ।। 7 ।।

# देवि त्वन्महिमा विधर्न हरिणा नापि त्वया ज्ञायते

<sup>1.</sup> Md2 adds अल्पं वा महद्रा पुंसाम् 2.) All except Md2 read तदैकदेश

<sup>3.</sup> Md2 reads जनितेन 4.) Md2, Ad3 omit तेनैतेन

<sup>5.</sup> Md, reads पुरुषवदन्यम् 6.) All except Md, read तेन न

<sup>7.</sup> Md<sub>2</sub> omits from वस्तु to त्वदधीनमेव 8.) Ad<sub>3</sub> reads यतः

<sup>9.</sup> All except Md2 read युक्तमिदम् 10.) Ad3 omits प्राप्नोति

<sup>11.</sup> Md<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub>, My<sub>1</sub> read अभिन्न

# यद्यप्येवमथापि नैव युवयोस्सर्वज्ञता हीयते । यन्नास्त्येव तदज्ञतामनुगुणां सर्वज्ञताया विदुः व्योमाम्भोजमिदन्तया किल विदन् भ्रान्तोऽयमित्युच्यते ।। ८ ।।

देवीति - स्वरूपरूपगुणविभूतीनां महिम्ना¹ उत्कर्षस्यावधिरियत्तया² अवध्यपरि-ज्ञानेऽपि सर्वज्ञत्वं न हीयत इत्यर्थः । तदपरिज्ञानं सर्वज्ञत्वानुकूलमेवे³त्याह - यदिति । तदेवोपपादयति व्योमेति । अत्यन्तं अविद्यमानं⁴ गगनकुसुममिदमिति विद्यमानतया विदन् पुरुषो भ्रान्तः । न त्वविद्यमानं⁵ विद्यमानतया विदिन्तत्यर्थः ।। 8 ।।

लोके वनस्पतिबृहस्पति तारतम्यं यस्याः प्रसादपरिणाममुदाहरन्ति । सा भारती भगवती तु यदीयदासी तां देवदेवमहिषीं श्रियमाश्रयामः ।। 9 ।।

लोकेति - अज्ञानावधिर्वनस्पतिः सर्वज्ञावधिः बृहस्पतिर्यस्या भारत्याः प्रसादस्य न्यूनाधिकभावेन परिणामः ।। 9 ।।

यस्याः कटाक्षमृदुवीक्षणदीक्षणेन सद्यस्समुल्लिसतपल्लवमुल्ललास । विश्वं विपर्ययसमुत्थिवपर्ययं प्राक् तां देवदेवमहिषीं श्रियमाश्रयामः ।। 10 ।।

यस्या इति - मृदुवीक्षणं मन्दवीक्षणं तदेव दीक्षणं रक्षादीक्षं<sup>7</sup> समुल्लिसतपल्लवं समुल्लिसताङ्कुरं समुल्लिसतोदयमिति यावत् । प्रलयदशायां<sup>8</sup> दुर्वासशापेनामृतमथनात् पूर्वं त्रैलोक्यश्रीतिरोधानदशायां वा कटाक्षविपर्ययेण

<sup>1.</sup>  $\mathrm{Md_2}$  reads महिग्न 2.)  $\mathrm{Md_2}$  reads इयत्ता 3.  $\mathrm{Md_1}$  reads सर्वज्ञत्वानुकूलम् ;  $\mathrm{Ad_1}$ ,  $\mathrm{Ad_2}$  read सार्वज्ञत्वानुकूलमेव 4.) Except  $\mathrm{My_1}$  all read अत्यन्ताविद्यमानम् 5.)  $\mathrm{Md_2}$  adds अपि 6.)  $\mathrm{Md_2}$  reads वृहस्पति वनस्पति 7.)  $\mathrm{Md_2}$ ,  $\mathrm{Ad_3}$  omit रक्षादीक्षम् 8.)  $\mathrm{Md_2}$  reads प्रथमदशायाम्

समुद्भूतविपर्ययम् ।। 10 ।। यस्याः कटाक्षवीक्षाक्षणलक्ष्यं लक्षिता महेशास्स्युः । श्रीरङ्गराजमहिषी सा माम<sup>1</sup>भिवीक्षतां लक्ष्मीः ।। 11 ।।

यस्या इति - स्तोत्रं<sup>2</sup> समापयति क्षणलक्ष्यं यथा भवति तथा लक्षिताः । महेशाः जगतामधीश्वराः ।। 11 ।।

।। रामानुजार्यविरचितं श्रीवत्साङ्कमिश्रकृतश्रीस्तवव्याख्यानं सम्पूर्णम् ।।

वेङ्कटाचार्यशिष्येन रामानुजविपश्चिता ।

सङ्ग्रहाच्छ्रीस्तुति³व्याख्या यथामति विनिर्मिता ।।



<sup>1.</sup> P, & P, read अपि

<sup>2.</sup> Md2 omits from स्तोत्रम् till the end

<sup>3.</sup> Ad, reads स्तव

# श्रीवेकुण्ठस्तवम्

श्रीवेङ्कटाचार्यवर्यस्य चरणौ शरणं वृणे ।
यदीयसेवा सर्वेषां सूते तत्त्वार्थनिर्णयम् ।।
वेदान्तवेद्यविभवं विविधावतारं
आदित्यवर्णमुदितं तमसः परस्तात् ।
वैकुण्ठनायकमनायकमादिमूलं
पत्नीपरिच्छदविभूतियुतं नमामि ।।
यो विष्णुरेव परतत्त्विमित प्रतिज्ञां।
प्रत्यर्थि²संसदि समर्थयते स्म सत्याम्³ ।
वेदान्तवाक्यगतिभिर्विविधैश्च तर्केः
श्रीवत्सचिह्नगुरुमेन⁴मुपाश्रयामि ।।

अथ भगवद्भाष्यकारसकाशात् समधिगतपरावरतत्त्वयाथार्थ्यज्ञः श्रीवत्साङ्किमिश्रो वेदान्तैक समधिगम्यं पत्नीपरिजनपरिच्छदसमेतं परमप्राप्यं नित्यमुक्तभोग्यं श्रीवैकुण्ठनाथं वेदान्तवाक्यार्थानुसन्धानक्रमेण सकलजगदुज्जीवनार्थं व स्तोतुकामः प्रथमं स्वा<sup>8</sup>चार्यं प्रबन्धादौ १ प्रणमित । यो नित्यमिति -

यो<sup>10</sup> नित्यमच्युत पदाम्बुजयुग्मरुक्म व्यामोहतस्तदितराणि तृणाय मेने । अस्मद्गुरोर्भगवतोऽस्य दयैकसिन्धोः रामानुजस्य चरणौ शरणं प्रपद्ये ।। 1 ।।

पदाम्बुज गुग्ममेव रुक्मं भोग्यमिति यावत् । तत्र व्यामोहात् तद्व्यतिरिक्त कृत्स्नपुरुषार्थान् तृणाय मेने तृणवदमंस्त । मन्यकर्मण्यनादरे इत्यादिना चतुर्थी । चरणौ शरणं प्रपद्ये इति यथा भगवच्चरणारिवन्दद्वयं परमशरण्यं तद्वत् स्वाचार्य द्वयमपीति भावः ।। 1 ।।

<sup>1.</sup>  $\mathrm{Md}_1$ , reads प्रतीतम् 2.)  $\mathrm{Md}_1$ ,  $\mathrm{My}_1$ ,  $\mathrm{My}_2$  read प्रत्यर्थ 3.)  $\mathrm{Md}_1$  reads स लाम् 4.) All except  $\mathrm{My}_1$  read गुरुमेतम् 5.) All except  $\mathrm{My}_2$  read ज्ञानः 6.) All except  $\mathrm{My}_2$  reads बेदान्तैससम 7.)  $\mathrm{Md}_1$  adds लोकाचार्यम् 8.) Ad reads सर्वाचार्यम् 9.)  $\mathrm{My}_2$  adds नमस्कृत्य 10.)  $\mathrm{Md}_2$  starts from here Ad omits from यो नित्य to भावः

<sup>1.</sup> Tpt reads पादाम्बुज 2.) Tpt,  $My_2$  add after स्वाचार्य चरणारिवन्द

प्रपन्नजनकूटस्थं श्रीपराङ्कुशमुनिं शरण्य<sup>3</sup>तया सर्वोत्कृष्टतया चानुसंधत्ते श्लोकद्वयेन - त्रैविद्यमिति -

त्रैविद्यवृद्धजनमूर्धविभूषणं यत् सम्प<sup>1</sup>च्चसात्त्विकजनस्य यदेव नित्यम् । यद्वा शरण्यमशरण्यजनस्य पुण्यं तत्संश्रयेम वकुलाभरणाङ्घ्रियुग्मम् ।। 2 ।।

ऋग्यजुःसामरूपास्तिस्रो विद्यास्त्रिविद्याः त्रिविद्या एव त्रैविद्यं स्वार्थे "प्यञ्" प्रत्ययः। तत्र वृद्धास्तेषां जनसमूहस्तस्य शिरोभूषणं वेदवृद्धाः शिरिसे चरणयुग्मं धारयन्ति भावयन्ति वेत्यर्थः। सात्त्विकजनस्य सम्पद्धोग्यं, वाशब्दश्च कारार्थे । अशरण्यजनस्य अिकञ्चनजनस्य शरण्यं प्राप्यं च तद्दकुलाभरणाङ्ग्रियुग्मं द्रविडोपनिषत्प्रवर्तकस्य शठकोपस्य पादयुग्मं संश्रयेम। लिंडुत्तमबहुवचनम् । शठकोपमुनिप्रभावः श्रीरङ्गराजस्तवे प्रपञ्चितः ।।2।।

इत्थं परमाचार्यमनुसन्धाय स्वप्रबन्धप्रतिपाद्यं सर्वेश्वरं स्तुतिनमस्काराभ्याम् अनुसन्धत्ते श्लोकद्वयेन भक्तीति -

भिक्तप्रभावभवदद्धुतभावबन्ध-सन्धुक्षितप्रणयसाररसौघपूर्णः । वेदार्थरत्ननिधिरच्युतदिव्यधाम जीयात् पराङ्कुशपयोधिरसीमभूमा ।। 3 ।।

भक्त्यतिशयेन भवन् अद्भुतो भावबन्धश्चित्तबन्ध इति कर्मधारयः, तेन सन्धुक्षितः प्रवर्द्धितः प्रणयसारः स्नेहातिशयः स एव रसस्तस्योघः प्रवाहस्तेन पूर्णः । भगवद्भक्तेन² स्नेहतत्प्रकर्षजनकस्य पराकाष्ठेत्यर्थः । वेदार्था एव रत्नानि तेषां निधिः । अच्युतस्य सर्वेश्वरस्य दिव्यधाम दिव्यस्थानम् । असीमभूमा ³निस्सीममहिमा पराङ्कुश एव पयोधिः स्वप्रबन्धप्रवर्तनेन परेषां कुदृष्टीनाम् अङ्कुशः पराङ्कुशः, पराङ्कुश इति वकुलाभरणस्य नामान्तरम् । समुद्रपक्षेऽप्येतानि विशेषणानि यथायोग्यं द्रष्टव्यानि ।। 3 ।।

<sup>3.</sup>  $Md_1$ ,  $Md_3$ ,  $Ad \& Tpt read शरणतया 4.) <math>Md_1$ ,  $Md_2$ ,  $My_1 \& My_2 read संपन्न 5.) <math>My_2$  reads शब्दश्चार्थे 6.) Ad,  $My_1$ ,  $My_2 \& Tpt read रङ्गराजस्तोत्रव्याख्याने$ 

<sup>1.</sup> Tpt reads भगवन् 2.) My reads भनतेः तत्स्नेहस्य Tpt reads स्नेहस्तत्

<sup>3.</sup> Except My2, Ad others read सीममहिमा 4.) Tpt reads योग्यानि and omits द्रष्टव्यानि

यन्मङ्गलाय महते जगतामुशन्ति त्रैविष्टपानिप पदानि यदाश्रयाणि । वन्दामहे सरसिजेक्षणमद्वितीयं वेदान्तवेद्यमनिदंप्रथमं महस्तत् ।। 4 ।।

यन्मङ्गलायेति - मङ्गलाय श्रेयसे उशन्ति वदन्ति वेदान्ताः वैदिका वा, त्रैविष्टपानि त्रिविष्टपसम्बन्धीनि पदानि दिव्यस्थानानि, इदमेव प्रथममनिदम् न इदं प्रथमम् अनिदं प्रथमम् अनादीति यावत्। मह<sup>6</sup>त्तेजः ।। 4 ।।

पीताम्बरं वरदशीतलदृष्टिपात-माजानुलम्बिभुजमायतकर्णपाशम् । तन्मेघमेचकमुदग्रविशालवक्षो लक्ष्मीधरं किमपि वस्तु ममाविरस्तु ।। 5 ।।

पीताम्बरमिति - वरदशब्दो दृष्टिपातविशेषणम्, प्रशस्तः कर्णः कर्णपाशः मेघमेचकं नीलमेघ इव मेचकवर्णं उदग्रम् ऊर्जितम् विशालं वक्षो यस्य तिकमिप वस्तु इदमिति निर्देष्टुमशक्यं वस्तु आविरस्तु प्रकाशताम् ।। 5 ।।

अनेन श्लोकचतुष्टयेन प्रबन्धादौ कर्तव्या आसीर्नमस्क्रियावस्तुनिर्देशाः कृता इति मन्तव्यम् । इत्थं प्रबन्धमुखं प्रस्ताव्य सम्प्रति वेदान्तवेद्यं सर्वेश्वरं स्तोष्याम इति प्रतिजा-नीते<sup>1</sup> यत्तत्त्विमिति -

यत्तत्त्वमक्षरमृश्यमगोत्रवर्ण 
मग्राह्यमव्ययमनीदृशमद्वितीयम् ।
ईशानमस्य जगतो यदणोरणीय
स्तद्वैष्णवं पदमुदार<sup>2</sup>मुदाहरामः ।। 6 ।।

<sup>5.)</sup> Ad, My read वेदाः 6.) Ad omits महत्तेजः 7.) All except Ad reads प्रशस्तम्

<sup>8.)</sup> All except Ad reads कर्णम् 9.) Ad reads दिव्यम् instead of ऊर्जितम्

<sup>1.</sup> All except Ad read प्रतिजानाति 2.) Except My2 all read उदात्तम्

न क्षरतीत्यक्षरं अविकारि, अदृश्यं अप्रत्यक्षं, अग्राह्मम् अनुमानाद्यगम्यं, अगोत्रवर्णं नामरूपरहितं, अव्ययं नित्यम् अनीदृशम्, असदृशं अदितीयम्, अधिकरहितम् अस्य जगतः ईशानम् ईशितृ यत्तत्वं प्रामाणिकं वस्तु यदणोरणीयः सूक्ष्मादिष सूक्ष्मतरं तद-न्तर्यामीति यावत् । तथा महतो व्यापकाद् गगनादेर्महत्तरमित्यपि विवक्षितं तत्तादृशं वेदान्तवेद्यं वैष्णवं विष्णुसम्बन्धि पद्यत इति पदं स्वरूपम् उदात्तमुन्नतमुत्कृष्टमिति यावत् । उदारमिति पाठे ऊर्जितमित्यर्थः। उदाहरामः स्तुमः। अत्र अक्षरमिति प्रकृत्तिवित्रं संमृष्टचेतन् वावृत्तिः। अविशष्टं पदजातं स्वरूपपरम् ।। ६ ।। अनीदृशमिति नित्यमुक्तव्यावृत्तिः। अविशष्टं पदजातं स्वरूपपरम् ।। ६ ।।

इदानीं वेदान्तवेद्यं सनकसनन्दनाद्यभिवन्द्यं सर्वोत्कृष्टं वस्तु कथं स्तुत्यमिति स्वयमे-वाशङ्क्य वात्सल्यगुणयोगात् स्वेन<sup>9</sup> स्तुत्यमित्युच्छ्वसति आम्नायेति -

आम्नायमूर्धिन च मूर्धिन चोर्ध्वपुंसां यद्धाम वैष्णवमभीक्ष्णतरं चकास्ति । तन्मादृशामि च गोचरमेति वाचो मन्ये तदीयमिदमाश्रितवत्सलत्वम् ।। 7 ।।

ऊर्ध्वपुंसामुत्कृष्टपुरुषाणाम् अभीक्ष्णतरमतिशयेन पुनः पुनरिति वा <sup>1</sup> वैष्णवं विष्णु-सम्बन्धि धामतेजः चकास्ति प्रकाशते । तन्मादृशा<sup>2</sup>मिप निकृष्टानां वाचो<sup>3</sup>गोचरं वाग्वि-षयत्वमुपैतीति यत्तदीयमाश्रितवात्सल्यमिति मन्ये । वात्सत्यं नाम दोषे सत्यपि तद-ननुसन्धानेन स्वीकरणम् ।। ७ ।।

इदानीमतिनिकृष्टस्य तव स्तोत्रं<sup>4</sup> स्तुत्य<sup>5</sup>स्य सर्वेश्वरस्यापि निकर्षकरं<sup>6</sup> स्वस्यापि लज्जावहं चेत्याशङ्क्य सर्वेश्वरमुद्दिश्य<sup>7</sup> तत्स्नेहवशेन प्रवृत्तत्वात्<sup>8</sup> तदुभयमपि दृष्टान्त-मुखेन<sup>9</sup> नास्तीत्याह जानन्नपीति -

<sup>3.</sup> Md, Md, My, add अविक्षरम् Tpt adds अक्षरम् 4.) Ad reads अग्राह्मम् 5.) All except Md, & Ad omit असदृशम् 6.) All except My, & Tpt omit पदम् 7.) Ad reads प्रकृतिवत् All except My, read प्रकृतिसंमृष्ट 8.) My, adds स्य after चेतन 9.) My, reads स्नेहेन

<sup>1.</sup> Ad omits वा 2.) Tpt reads माहृशमपि 3.) Md2 reads अवाग्वि
4. Ad reads स्तोत्रस्य 5.) Ad omits स्तुत्यस्य 6.) Tpt & Md2 reads निकृष्टतरस्य My2 adds सर्वेश्वरस्या प्रीतिकरं स्वस्य च 7.) Md1 omits सर्वेश्वरमुद्दिश्य 8.) Ad reads प्रवृत्तम् 9.) Tpt reads मुखे

जानन्नपीह किल मामनपत्रपिष्णु<sup>10</sup>-र्विष्णोः पदप्रणयिनीं गिरमाद्रियेऽहम् । न श्वावलीढमपि तीर्थमतीर्थमाहु -र्नोदन्व<sup>11</sup>तापि च शुना किल लिखतव्यम् ।। 8 ।।

वर्जितव्य<sup>12</sup>मिति पाठान्तरम् । "अमर्यादः<sup>13</sup> क्षुद्रश्चलमितरसूया<sup>14</sup> प्रसवभूः" (स्तो.र.62) इत्याद्युक्तप्रकारं जानन्नपि विष्णुपादप्रणयात् प्रवृत्तां गिरमनपत्रपिष्णु-र्लज्ञारहितः<sup>1</sup> सन्नाद्विये बहुमन्ये । तथा हि श्वावलीढमपि भागीरथ्यादि<sup>2</sup>तीर्थं नाहुः किं तु पूर्ववत्<sup>3</sup> शुद्धिकरमेव । उदन्वतापि वा शुना शुनापि च न लिजतव्यम् किल किं तु तथ्यमेव । पिपासाशान्तिः शुद्धिश्च तस्य स्यान्महतो वस्तुनो निकृष्टसंसर्गेऽपि महत्त्वं न हीयते । उत्कृष्टस्यैवायुक्तकरणे लज्ञा । स्वाधिकारानुरूपं प्रवर्तमानस्य निकृष्टस्येति भावः । अनपत्रपिष्णु रिति "त्रपूष् लज्ञायाम् इत्यस्माद् धातोरलङ्कृञ्" इत्यदिना (अष्टा. 3.2.136) इष्णुच् प्रत्यये कृते रूपम् । उदन्वतेति अशनायोदन्यधनायाबुभुक्षापिपास-गर्द्धेषु (अ.7.4.34) इति क्यचिप्रत्ययान्ततया निपातितादुदन्यशब्दाल्लिट शतृप्रत्यये विहिते रूपम् । 8 ।।

ननु<sup>9</sup> स्तुतिर्नाम स्तुत्यस्य वस्तुनो यथावत् कृत्स्नगुणवर्णनं तच्चानविधका<sup>10</sup>सङ्ख्येय-कत्याणगुणगणे सर्वेश्वरे तु तव दुःशक्यमपीत्याशङ्क्य यद्यप्येवं तथा<sup>11</sup> ह्यत्पगुणलव-वर्णनेनापि स्वस्य स्तोत्रप्रवृत्तिश्चरितार्थेत्याह देवस्येति -

<sup>10).</sup>  $\mathrm{Md_1}$ ,  $\mathrm{Md_2}$ ,  $\mathrm{My_1}$  & Ad read यिष्पु 11.  $\mathrm{P_1}$  &  $\mathrm{P_2}$  read नोदन्तापि 12.)  $\mathrm{My_2}$  omits वर्जितव्यमिति पाठान्तरम्  $\mathrm{My_1}$  & Ad reads अत्र न वन्दितव्यमिति पाठान्तरम् 13.) Tpt adds माम् 14.)  $\mathrm{My_2}$  omits असूया प्रसवभू $\mathrm{s}$ 

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My & Ad read यिण्यु 2.) Ad adds वारि तीर्थमतीर्थमाहुः

<sup>3.</sup> My reads सेव्यं अयुक्तकरणे स्वाधिकारानुरूपं प्रवर्तमानस्य निकृष्टस्यापि न लज्जास्तीति भावः instead of from पूर्ववत् to निकृष्टस्येति भावः 4.) Md, My read तत्स्पष्टमेव

<sup>5.</sup> Ad omits न 6.) My, reads अत्रापि instead of इति

<sup>7.</sup>  $My_2$  omit from उदन्वर्तेति to रूपम् 8.) Tpt reads गन्धेषु 9.  $My_2$  omits from ननु to गुणगणे 10.)  $Md_2$  adds अतिशय after अनवधिक

<sup>11.</sup> Tpt reads तथापि instead of तथा

देवस्य दैत्यमथनस्य गुणेष्वियत्ता
सङ्ख्या च वाङ्गनसगोचरमत्यभूताम् ।
अप्येवमण्विप च तत्र ममार्तिशान्त्यै
कीटस्य तृष्यत उदन्वित विप्रुषाऽलम् ।। 9 ।।

देवस्य गुणेषु इयत्ता एकैकगुणस्य इयदिति परिमाणसङ्ख्या च यद्यपि वाङ्गनसयो-र्गोचरमत्यभूताम् अत्यवर्तेताम् । एवमपि तत्र गुणेषु स्वल्पमपि स्तोतुकामस्य स्तुत्यभावे आत्मधारणं कर्तुमशक्नुवतो मम दुःखशान्त्यै अलं पर्याप्तम् । तथा हि तृष्यतः पिपासोः कीटस्य तृष्णाशान्त्यै समुद्रे विप्रुषाद्रप्सेनालं वाङ्गनसेत्यकारान्तत्वं निपातनात् सिद्धम् ।। 9 ।।

ननु भक्तिश्रद्धातिशययोगाद् वाङ्माधुर्याच पूर्वेषामेव सर्वेश्वरस्तोत्राधिकारा दि-लक्षणस्य तव कथमित्याशङ्क्य सर्वसहिष्णुतया ममाप्यधिकारोऽस्ति, तव क्षान्तिश्च सफले-त्याह प्रेमार्द्रेति -

प्रेमार्द्रविह्वलिगरः पुरुषाः पुराणा -स्त्वां तुष्टुवुर्मधुरिपो! मधुरैर्वचोभिः । वाचो विडम्बनमिदं मम नीचवाचः क्षान्तिस्तु ते सविषया मम दुर्वचोभिः ।। 10 ।।

प्रेम्णा स्नेहेनार्द्रा सिक्ता स्निग्धा विह्वला स्खलिता गीर्येषां ते पुराणा नाथमुनियामुन-मुनिप्रभृतयः । नीचवाचो मम इदं वचनं पूर्वेषां वाचो विडम्बनं वाक्प्रतिरूपकं तदनुकर-णमात्रमिति वा तल्लज्ञाकरमिति वा किं तु मम दुर्वचोभिस्तव क्षान्तिः सविषया अन्यथा निर्विषया स्यादिति भावः ।। 10 ।।

इदानीं<sup>8</sup> वेदान्तवाक्यार्थानुसन्धानेन सर्वेश्वरं स्तोष्यन् तदितरदर्शन<sup>9</sup>निन्दापूर्वकं श्रुति-मभिष्टौति आज्ञेति -

<sup>1.</sup> Except Ad & Md2 all read यदिति 2.) My2 read अतिवर्तेताम्

<sup>3.</sup> Md<sub>1</sub>, Tpt, My<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read ईप्सेतालम् 4.) My<sub>2</sub> reads अधिकारः तदिलक्षण

<sup>5.</sup> Md1, Ad, My2, Tpt omit मम इदं वचनं पूर्वेषाम् 6.) Tpt omits वा

<sup>7.</sup> Ad omits अन्यथा निर्विषया 8.) Ad reads एवम् 9.) My omits दर्शन

आज्ञा तवात्र भवती विदिता त्रयी सा तां हि प्रमाण मिभजग्मुरतीन्द्रियेऽर्थे । आभासभूयमुपयान्त्यपराणि दोषै-रेषा तु दोषरहिता महिता पुराणी ।। 11 ।।

अत्र भवती पूज्या सा त्रयी तव<sup>2</sup> आज्ञेति विदिता प्रसिद्धा । तदुक्तं -"श्रुतिस्मृति-र्ममैवाज्ञा यस्तामुल्लङ्घ्य वर्तते । आज्ञाछेदी मम द्रोही मद्भक्तोऽपि न वैष्णवः 3'' (वि.ध.पु. 76.31.)।। तां प्रत्यक्षानुमानाद्यगोचरकर्म ब्रह्मरूपेऽर्थे प्रमाणमभिजग्मुः अङ्गी-चक्रुः। अपराणि श्रुतिविरुद्धानि शास्त्राणि वक्तृदोषैराभासभूयमाभासत्वमभियान्ति प्राप्नुवन्ति । आभासभूय<sup>4</sup>मिति "भुवो भावे" (अप्टा.1.3.66.) इति क्यपि प्रत्यये विहिते रूपम् । पुराणी पुरातनी तत एव वक्तृदोषरहिता एषा तु महिता प्रशस्ता ।। 11 ।।

इदानीं प्रमाणप्राप्तिः प्रमेयप्राप्तिश्च सुकृतिनामेव नेतरेषामित्याह अन्तहितित

अन्तर्हितो निधिरसि त्वमशेषपुंसां लभ्योऽसि पुण्यपुरुषैरितरैर्दुरापः । तत्र त्रयीं सुकृतिनः कृतिनोऽधिजग्मु-र्बाह्येषु बाह्यचरितै<sup>6</sup>रितरैनिपेते ।। 12 ।।

त्वं सर्वेषां तिरोहितो निधिरसि<sup>7</sup> दुरापः दुष्प्रापः । तत्र निधि<sup>8</sup>विषये कृतिनः विद्वांसः इतरै<sup>9</sup>रसुकृतिभिः वेदबाह्यचरितैः वेदबाहुत्येषु दर्शनेषु निपेते<sup>10</sup> पतितं भावे लिट् ।। 12 ।।

इदानीं प्रमाणप्राप्तावपि दुष्कृतिनां त्वत्कृपाश्र्न्यानां च यथावत् प्रमेयप्राप्तिनास्ति विपरीतप्राप्ति रस्तीत्याह चित्रमिति -

<sup>1.</sup> P, & P, read उपजग्मुः 2.) All except My, omit तव

 <sup>3.</sup> My adds इति 4.) All except My omit भूय 5.) My reads तेन
 6.) My reads विषयैः 7.) My adds after निधिरसि त्वमशेषपुंसां लभ्योऽसि and omits दुष्प्रापः 8.) My, omits निधि 9.) My, reads इतरकृतिभिः 10. Ad adds नि

<sup>1.</sup> Tpt reads अपि instead of अस्ति

चित्रं विधेर्विलसितं त्विदमाविरस्ति दुष्टात्मनामयमहो किल दुर्विपाकः<sup>2</sup> । यत्केचिदत्रभवतीं श्रुतिमाश्रयन्तो -ऽर्प्यर्थे कुदृष्टिविनिविष्टिधयो हि नष्टाः ।। 13 ।।

केचित्<sup>3</sup> श्रुतिमाश्रयन्तोऽपि अर्थे वेदार्थविषये कुदृष्टिविनिविष्धियः कुमार्ग<sup>4</sup>प्रव-र्तकाचार्येः कुदृष्टिभिः अपन्यायेर्वा अनिविष्टिधियः सन्तो विनष्टा इति यत् इदं सर्वेश्व-रिवलिसितम् आविरस्तु<sup>6</sup> अयं दुष्टात्मनां दुष्कर्मदुर्विपाकश्च एकैव श्रुतिः । सर्वेश्वरकृपा-वतां यथावदर्थप्रकाशिकाः इतरेषां विपरीत<sup>7</sup>प्रकाशिकेति चित्रमहोशब्दतात्पर्यम् । अयं भावः - कर्ममीमांसकेषु भाट्टप्राभाकरा स्तावत् पूर्वभागे कर्मेव प्रतिपाद्यं तदेव फलप्रदं न तु ईश्वर इति प्रतिपेदिरे । ब्रह्ममीमांसकेष्वपि मायावादिनस्तावत् उपनिषद्धागेन ब्रह्मैव<sup>9</sup> प्रतिपाद्यं तच्च सन्मात्रं स्वप्रकाशं निर्गुणमनाद्यविद्यासङ्गाञ्जीवभावमापन्नं सत् संसरित ऐक्यज्ञानान्मुच्यते । प्रपञ्चस्तु मिथ्येति । भास्करीयाः यादवप्रकाशीयाश्च ब्रह्म-सर्वज्ञं सर्वशक्तिं सत्यकामसत्यसङ्कल्पं, प्रपञ्चश्च सत्य एव, जीवास्तु ब्रह्मणो अंशाः ततोभिन्नाभिन्नस्वभावा इति स्थिते तत्र जीवब्रह्मणोः सर्वदा भेदा भेदस्तात्त्विक इति यादवप्रकाशीयाः भास्करीयास्तु भेदस्तौपाधिकः मुक्तेः पूर्वमनुवर्तते उपाधिश्चान्तःकरणं तदुपहितं ब्रह्म जीवभावं भजते उपाधिविगमे अभेदस्तु पारमार्थिको मुक्तिदशायामनु-वर्तत इति । एतत्सर्वः श्रीनिवासस्तोत्रेऽभिहितम् –

सन्मात्रं स्वप्रकाशं स्वकित्पितजगदाभासमेकं विशुद्धम् । ब्रह्मैवाज्ञानसङ्गाद्विवशमनुभवत्यात्मनो जीवभावम् ।। पश्चात् संसारबन्धं वृषशिखरिपते दुःखरूपं ततः स्याद् । ऐक्यज्ञानाद्विमुक्तिः सकललयफलेत्याह कश्चित् कुदृष्टिः ।। तथा भेदश्रुत्या च भेदं तदितरपरया चेदसीम्नित्वभेदे । सत्यापातप्रतीते द्वयमि कितिचित् तात्त्विकं प्रोचुराचार्या ।।

<sup>2.)</sup> All except My, read दुर्विवेकः 3.) My, adds इति 4.) All except My, & Md, add बुद्धिभिः 5.) Tpt reads अभि 6.) Except Ad all read आविरस्ति 7.) Ad adds अर्थ after विपरीत 8.) Md, Md, Tpt, My, & My, read भट्टभास्करास्तावत् 9.) Md, Md, Md, Md, Tpt, Ad read ब्रह्मैकमेव 10.) All except My, read चिन्सात्रम् 11.) All except My, read ज्ञानमुच्यते 12. Tpt reads स्थितम् 13.) All except My, and Md, omit भेदा

भेदस्त्वौपाधिकोऽयं वृषाशिखरिपते सोऽपि मुक्तेः पुरस्तात् । पश्चाद्भावित्वभेदः सहज इति परे मेनिरेऽध्यात्मनिष्ठाः ।। इति ।

इदानीमत्यापराध इति पूर्वमीमांसकानुपेक्ष्य कुदृष्टिनामुत्तरमीमांसकानां वेदबाह्यानां च न किश्चिद्विशेष इत्याह बाह्या इति -

बाह्याः कुदृष्टय इति द्वितयेऽप्यपारं घोरं तमः समुपयन्ति न हीक्षसे तान् । जग्धस्य काननमृगैर्मृगतृष्णिकेप्सोः कामारसत्त्वनिहतस्य च को विशेषः ।। 14 ।।

अपन्यायैः कृत्सिता विपरीतादृष्टिर्येषां ते कुदृष्टयः तमः अज्ञानं संसारमिति यावत्। तान् कृपया न निरीक्षसे हि । "जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्मधुसूदनः । सात्त्विकः स तु विज्ञेयः स वै मोक्षार्थचिन्तकः" (भारतं - मोक्षधर्मपर्वं 358-73) इति पुराणप्रसिद्धो जायमानकटाक्षस्तेषु नास्तीति भावः। ननु श्रुतिमाश्रयतां निन्दयतां च कथमिव विशेष इत्याशङ्कचाह जग्धस्येति। मृगतृष्णिकां जलं मत्वा पिपासया तदिच्छोस्तत्र काननमृगै-भिक्षतस्य साक्षाञ्जलपिपासया कासारं सरः प्रविष्टस्य तत्रत्यजलग्रा हिनहतस्य मरणे न किञ्चिद्दैषम्यमित्यर्थः । जग्धस्येत्यदभक्षण इत्यस्य धातोरदो जग्धिर्त्यप्तिकितीति जग्धा-देशः । तत्त्वार्थापरिज्ञानं तद्दिपरीतानुष्ठानं च उभयेषां सममित्यर्थः ।। 14 ।।

इदानीं प्रमाणपरिकरवतां त्वत्कृपावतामेव यथावदर्थप्रकाश इत्याह न्यायेति -

न्यायस्मृतिप्रभृतिभिर्भवता निसृष्टै -र्वेदोपबृंहण्**विधावुदितैरुपायैः ।** श्रुत्यर्थमर्थमिव भानुकरैर्विभेजु -स्त्वद्भक्तिभावितविकल्मषशेषमुषीकाः ।। 15 ।।

<sup>1.</sup> Tpt omits अपन्यायैः

<sup>2.</sup> Tpt reads तेषाम्

<sup>3.</sup> Md<sub>2</sub> omits इव

<sup>4.</sup> Ad reads ग्रह हतस्य च Md1, Md2, My1, My2 read ग्राहि

<sup>1.</sup> All read द्वितीयेषाम् except Ad

वेदार्थनिर्णयौपयिकाः² पूर्वोत्तरमीमांसाशास्त्रप्रतिपादिता न्यायाः स्मृतयः प्रसिद्धाः। प्रभृतिशब्देनेतिहासपुराणादीनि विविक्षितानि । भवता निसृष्टेः असृष्टेः³ तत्तद्दृष्टिमुखेन प्रवर्तितैरिति यावत्⁴ । उपबृंहणं नाम श्रुतिवाक्येः सामान्यतः प्रतिपन्नस्यार्थस्य स्मृत्यादि-भिर्व्यक्तीकरणं स्मृतीतिहासपुराणनां प्रायशः⁵ प्रतिपन्नस्यार्थप्रतिपादकत्वं क्वचित्क्व-चिदेवोपबृंहणमिति मन्तव्यम् । तस्य विधिर्विधानम् अर्थं हेयोपादेयरूपं लौकिकं घटपटादिकं न केवलमेतावदुपकरणं भिक्तरपीत्याह त्वद्भक्तीति । त्वद्भक्त्या भाविता वासिता विकल्मषा रजस्तमःश्रून्या शेमुषी बुद्धिर्येषां ते तथोक्ताः । तदुक्तं भारते - "शुद्धभावं गतोभक्त्या शास्त्राद्वेद्धि जनार्दनम्" (महाभा.उत्.68.5) इति, तथा गीतायाम् - "भक्त्या मामभिजानाति यावान् यश्वास्मि तत्त्वतः । ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्" (भ.गी.18.55) इति ।। 15 ।।

सम्प्रति श्रुत्युपकरणेषु भक्तिः प्रधानं तदितरसाकल्येऽपि तद्दैकल्ये यथावत्प्रमेय-प्राप्तिर्नास्तीत्याह । येत्विति -

ये तु त्वदङ्घिसरसीरुहभिक्तिहीना स्तेषाममीभिरिप नैव यथार्थबोधः ।
पित्तघ्मञ्जनमनापुषि जातु नेत्रे
नैव प्रभाभिरिप शङ्खिस तत्वबुद्धिः ।। 16 ।।

अमीभिरुपकरणैः तथाहि नेत्रे पित्रदोषघ्मञ्जन<sup>1</sup>मनापुषि अनाप्तविति सित सूर्य-प्रभाभिरिप सहकारिसद्भावेऽपीति यावत् । शङ्खधावल्यबुद्धिर्नास्ति किं तु पीतत्व<sup>2</sup>बुद्धि-रेव । अनापुषीति आप्तृत्याप्ताविति धातोः क्वसुप्रत्ययान्तं पदम् ।। 16 ।।

आचार्यकृपया त्वद्भिक्तभावितबुद्धयो वयं तु एभिरुपायैरित्थं निश्चिनुम इत्याह - तत्त्वार्थेति-

- 2.) Tpt reads औपाधिकाः
- 3. Ad omits असृष्टेः 4.) Ad omits यावत्
- 5.) Ad reads यावत्
- 6. Ad reads उपलक्षीकरणं शक्तिरपीत्याह

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>3</sub>, Ad, My<sub>1</sub> omit अञ्जनम् 2.) Tpt & Md<sub>2</sub> omit त्व in पतित्व

तत्त्वार्थतत्परपरै<sup>3</sup> शतवेदवाक्यैः सामर्थ्यतः स्मृतिभिरप्यथ तादृशीभिः । त्वामेव तत्त्वपरसात्त्विकसत्पुराणे -दैवज्ञधीभिरपि निश्चिनुमः परेशम् ।। 17 ।।

तत्त्वार्थे तात्पर्यविद्धिः परश्शतैः शतात्परैः वेदान्तवाक्यैः सामर्थ्यतः शब्दसामर्थ्या - दर्थसामर्थ्याच्च तादृशीिभः तत्त्वार्थपराभिदैं वज्ञाः सर्वो शवरसाक्षात्कारवन्तः तेषां बुद्धिभि - स्त्वामेव पुरुषोत्तामं विष्णुनारायणवासुदेवादिशब्दवाच्यं त्वामेव परेशं परमस्वामिनमीशं महेश्वरशब्दवाच्यं न निश्चिनुम इत्यर्थः ।। 17 ।।

ननु ईशशब्दस्य लोके देवतान्तरे प्रसिद्धत्वात् कथं भगवत्परत्वमित्याशङ्कय श्रुत्यनु-ग्रहादित्याह - अन्यत्रेति -

अन्यत्र तु क्वचन केचिदिहेशशब्दं लोके प्रसिद्धिमुपगम्य तमीशमाहुः । तैश्च प्रसिद्धिविभवस्य समूलतायै ग्राह्मा त्रयी, त्विय तु साच्युत! सम्मुखीना ।। 18 ।।

केचित् पाशुपताः अन्यत्र क्वचन शिवे लोके प्रयोगप्रसिद्धिमुपगम्य तं शिवं सर्वेश्वर-माहुः । तैरिप प्रसिद्धिविभवस्य लोके प्रसिद्धिप्राचुर्यस्य समूलतायै शिवे ईशशब्दप्रयोग-प्रसिद्धिः किमन्धपरम्परामूला वा प्रमाणमूला वेति प्रमाणमूलत्वसिद्ध्यर्थं श्रुति प्रमाण-मूलत्वेनाङ्गीकार्या । हे अच्युत सा त्रयी त्विये तु सम्मुखीना तात्पर्यवती न तु शिवे इत्यर्थः ।। 18 ।।

श्रुतेराभिमुख्यमेव दर्शयति यः खल्विति -यः खल्वणोरणुतरो महतो महीया-

नात्मा जनस्य जनको जगतश्च योऽभूत्।

वेदात्मकप्रणवकारणवर्णवाच्यं

तं त्वां परं<sup>3</sup> तु परमेश्वरमामनामः ।। 19 ।।

<sup>3.)</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read परश्रात 4.) Except Tpt all read सामर्थ्यात्

<sup>5.</sup> Tpt omits तत्वार्थपराभि

<sup>1.</sup> Tpt reads श्रुतिः प्रमाण 2.) Md,, Md,, Ad & My, read त्वया

<sup>3.</sup> P, & P, read वयम्

अत्र श्रुतिः - ''अणोरणीयान् महतो महीयानात्मा गुहायां निहितोऽस्य जन्तोः (तै.उ. 2.1.) । तमक्रतुं पश्यति वीतशोको धातुः प्रसादान्महिमानमीशम्" (कठो. 2.20.) "सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात् सप्तार्चिषः समिधः सप्तजिह्वाः । सप्त इमे लोका येषु चरन्ति प्राणा गुहाशयान्निहिताः सप्त सप्त'' (मुण्डक. 2.1.8.) ''अतः समुद्रा गिरयश्च सर्वेऽस्मात् स्यन्दन्ते सिन्धवः सर्वरूपाः। अतश्च विश्वा ओषधयो रसाश्च येनैष भूतस्तिष्ठत्यन्तरात्मा (मुण्डक. 2.1.9.) तथा अस्यैवानुवाकस्यान्ते "यत् वेदादौ स्वरःश्रोक्तो वेदान्ते च प्रतिष्ठितः । तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परः स महेश्वरः" (महाना. 8.17.) । अयमनुवाको नारायणमुनिभिः प्रपञ्चेन व्याख्यातः । सङ्क्षेपार्थस्तु अणीः सूक्ष्माज्जी-वात्मनोऽप्यणीयान् अणुतरः, महतः पृथिव्यादेः अपि महीयान् महत्तरः, एवंविध आत्मा परमात्मा अस्य जन्तोः प्राणिनः गुहायां हृदयगुहायां <sup>6</sup> निहितः सन्निहितः<sup>7</sup> तं परमात्मानं वीतशोको मुक्तपुरुषो मुमुक्षुर्वा पश्यति साक्षात्करोति । कीदृशम्? अक्रतुम् अकर्मवश्यम् अथवा केवलक्रतुभिः कर्मभिरप्राप्यं वा महिमानं महिमगुणयुक्तम्। ईशं स्वामिनं तस्माद् धातुस्तस्यैव प्रसादेन परमात्मनः प्रसादात् तथा तस्मात् परमात्मनः सप्तप्राणाश्चक्षुरा-दिपञ्चकं मनो बुद्धिश्चेति सप्तप्राणाः प्रभवन्ति प्रवर्तन्ते उद्भवन्ति वा सप्तार्चिषः "सप्त-सूर्योश्च प्रभवन्ति सूर्याणां सप्तत्वं सप्तस्यां दिवसनुप्रविष्टा" इति श्रुतिप्रसिद्धम् । तथा यज्ञियाविलवौदुम्बराक्ष्वत्थखदिरपलाशप्लक्षन्यग्रोधाः सप्त समिधः, तथा अग्नेः सप्तजिह्वाः। ताक्च पठिताः - "काली कराली च मनोजवा च सुलोहिता या च सुधूम्रवर्णा । स्फुलि-ङ्गिनी विश्वरुची च देवी लोलायमाना" (मुण्डक.1.2.4.) इति सप्तजिह्वा इति । तथा येषु लोकेषु प्राणाः प्राणनशीलाः प्राणिनश्चरन्ति, इमे अधस्तना उपरितनाश्च सप्तलोकाः प्रभवन्ति किं च एते सर्वे गुहाशयात् प्रकृतात्<sup>3</sup> परमात्मनो निहिता स्थापिताः । गुहा-शयादिति हेतौ<sup>4</sup> पञ्चमी । तथा "सप्त ये लोके सप्त सप्त अन्ये च<sup>5</sup> सप्तसङ्ख्याकाः सप्तछन्दांसि सप्त स्वरा" इत्यादयः, एतेऽप्यस्मात् प्रभवन्तीत्यर्थः । किं च अतः परमात्मनः सप्तलवणेक्षुसुरासर्पिर्दधिदुग्धशुद्धजलसमुद्राः सप्तकुलपर्वताश्च

<sup>4.)</sup> Tpt reads अन्तः 5.) My, reads ग्रन्थपातः ल

<sup>6.)</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad omit हृदयगुहायाम् 7.) Except Tpt all read सन्नतः

<sup>1.</sup> Ad reads गुणायत्तम् 2.) Md, Md,, Ad read परमात्मा 3.) Ad reads संस्कृतात्

<sup>4.)</sup> Tpt adds च 5.) My adds ये लोके afterच 6.) All except Md, read समूहाइ

सर्वे प्रभवन्ति, अस्मा-त्सर्वेश्वरान्नानारूपा नद्यः स्यन्दन्ते प्रभवन्ति। अतः सर्वेश्वरात् सर्वा ओषयः तद्रता मधुरादि रसाश्च प्रभवन्ति । पुनरपीश्वरमेव विशिनष्टि येन सर्वेश्वरेण हेतुना एष अन्तरात्मा शरीरान्तरात्मा भोक्ता जीवात्मा भूत उद्भूतो भोगसमर्थः सन् तिष्ठतीति। अत्राणोरणीयस्त्वं पुरुषोत्तमस्यैव न तु देवतान्तरस्य तथा च मनुवचनं - "प्रशासितारं सर्वेषां अणीयांसमणीसाम् । रुक्माभं स्वप्नधीगम्यं विद्यात् तु पुरुषं परम्'' (मनुस्मृति 12.122.) इति परं पुरुषं पुरुषोत्तममित्यर्थः । रुक्माभं विद्युद्वर्णं स्वप्नधीगम्यम् अवि-कर्ल्पधीगम्यं केवलमनोग्राह्यम् । तथा गीतायाम् -''अणोरणीयांसमनुस्मरेद्यः सर्वस्य धातारमचिन्त्यरूपम् । आदित्यवर्णं तमतः परस्तात् स तं परं पुरुषमुपैति दिव्यम्" (भ.गी. 8.9.) इति। तथा महतो महीयस्त्वमपि तस्यैव। "अतो ज्यायांश्च पुरुष"(यजु.31.3.) इति पुरुषसूक्ते प्रसिद्धेः । गुहायां निहितोऽस्य जन्तोरित्यन्तरात्मत्वं प्रतीयते, तच नारायणस्यैव, "एष सर्वभूतान्तरात्मापहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायण" (सुबा.7.) इत्युपनिषत्प्रसिद्धेः । तथा समनन्तरवाक्यप्रतिपन्नस्रष्टृत्वं प्रवर्तकत्वं च तस्यैव युक्तम् । तथा लोकानकत्पयन् "वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम्" (श्वेता.3.7.) इति पुरुषसूक्तप्रसिद्धेः। अतोऽस्मिन्ननुवाके ''धातुःप्रसादान्महिमानमीशम्'' इतीशशब्दे नाणीयस्त्वा - दिगुणविशिष्टः (कठो.2.20.) पुरषोत्तमनारायणादिशब्दवाच्यः सर्वेश्वर एव प्रतीयते इतीयं श्रुतिस्तत्स-म्मुखीनेति सिद्धम् । तथा वेदोपक्रमकाले यः प्रणवाख्यः स्वरः प्रोक्तः वेदपरिसमाप्ति-समये च प्रतिष्ठितः तस्य प्रणवस्य प्रकृतिलीनस्य केवलस्य कारणस्येति यावत्। यः परो वाच्यः स महेश्वर इत्यर्थः । आदावन्ते च वेदस्यावसानार्थं च विशरणार्थं च प्रणवोच्चारणं मनुना विहितम् । "ब्राह्मणः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोंकृतं पूर्वं परस्ताच विशीर्यति" (मनुस्मृति 2.74.) इति अकारस्य सर्वाक्षरप्रकृतित्वं, "अकारो वै सर्वा वाक्" (ऐत. 3.6.7.) इति श्रुतिप्रसिद्धम् । अत्राप्यकारवाच्यत्वं भगवत एव, न तु देवतान्तरस्य "अ इति ब्रह्म" (ऐत. 3.8.6.) इति श्रुतिप्रसिद्धेः, तथा "अक्षराणा-मकारोऽस्मीति" (भ.गी.10.33.) गीतावचनात् । तथाभियुक्तैरप्युक्तं "भगवतो

<sup>1.</sup> Except Tpt others read स्रवत्यनाहतम्

वासु-देवस्य प्रथमाभिधानमकारमभिदधतो किं नाम मङ्गलं न कृतम्'' (महाभाष्ये अइउण् सूत्रभाष्यम्) इति । अतोऽत्राप्यकारवाच्यो महेश्वरः पुरुषोत्तम एवेति श्रुतिरिप तत्स-म्मुखीनेति सिद्धम् । यद्यप्यस्मिन्ननुवाके "इन्द्र एकं सूर्य एकं जजान वेनादेकं स्वधयानिष्ठ-तक्षुः यो देवानां प्रथमं पुरस्ताद् विश्वाधिको रुद्रो महर्षिः, हिरण्यगर्भं पश्यत जायमानं स नो देवः शुभया स्मृत्या संयुक्तिवति<sup>2</sup>" (महा. 8.11.) रुद्रोऽपि पठितः । तथाप्यीशादिभिः<sup>3</sup> सहपाठान्महर्षित्वेन जायमानहिरण्यगर्भद्रष्ट्रत्व⁴व्यपदेशात् शुभस्मृतिमात्रप्रार्थनाच न पर-देवतात्वमिति श्रीवेदान्ताचार्या आहुः । रुजं संसारक्लेशं द्रावयतीति व्युत्पत्त्यात्र रुद्रशब्दे भगवत्परः उपक्रमोपसंहारानुकूल्यं चेति नारायणमुनयः इति । किं च समनन्तरवाक्ये "वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वमिति पुरुषः पठ्यते" (तैत्ति.11.20.) अतः पुरुषोत्तम एवार्थः । श्लोकार्थस्त् यः खलु देव अणोरणुतरो महतो महीयानभूत् यश्चास्य जनस्य<sup>1</sup> जन्तोरात्मा अन्तरात्मा चाभूत् हे अच्युत! वेदात्मकस्य प्रणवस्य यः कारणभूतो वर्णोऽकारः तस्य वाच्यं <sup>2</sup> तं त्वां परमेश्वरं सर्वस्वामिनमामनामः वेदान्तमुखेन निश्चिनुमः। तस्मादुक्तेन न्यायेन नारायणपुरुषोत्तमशब्दवाच्य एवेशमहेश्वरशब्दवाच्यः, रुद्रस्य त्वीश्वरमहेशशब्दवाच्यत्वं निर्मूलम्, लोकप्रयोगस्त्वन्धपरम्परामूलो वा उपचारमूलो वा, कतिपयेशितृत्वमूलो वेत्यर्थः ।। 19 ।।

सम्प्रति समनन्तरे सहस्रशीर्षमित्यादिना नारायणानुवाके "पतिं विश्वस्यात्मेश्वरं शाश्वतं शिवमच्युतम् । नारायणं महाज्ञेयं विश्वात्मानं परायणम्। नारायणपरं ब्रह्मतत्त्वं नारायणः परम्" (महा.9.3.) इत्यादिवाक्यानि श्रूयन्ते । तदर्थानुसन्धानेन तत्त्वनिर्णयं कुर्वन् भगवन्तमिभिष्टौति। अयमनुवाकश्च "लिङ्गभूयस्त्वात्तिख्छ बलीयस्तदपीति" (ब्रह्मसूत्र 3.3.43.) सूत्रव्याख्यानावसरे भगवता भाष्यकारेण सर्वपरविद्याशोषतया व्याख्यातः । सर्वासु परविद्यासु एवंविधगुणविशिष्टो नारायण एवोपास्य इति - आत्मेश्वरोऽसीति -

<sup>2.)</sup> Tpt reads संयुक्तीति 3.) Except Tpt all read इन्द्रादिभिः

<sup>4.)</sup> Except My all read द्रष्टव्यत्वव्यपदेशात्

<sup>1.</sup> Md2 omits जनस्य 2.) Tpt reads वाच्यन्ते

## आत्मेश्वरोऽसि न परोऽस्ति तवेश्वरोऽन्यः विश्वस्य चासि<sup>3</sup> पतिरस्य परायणं च । नारायणाच्युतपरस्त्विमहैक एव ब्रह्मादयोऽपि भवदीक्षणलब्धसत्ताः ।। 20 ।।

आत्मा चासावीश्वरश्चेति कर्मधारयः। आत्मनः स्वस्येश्वर इति षष्ठीतत्पुरुषो वा। स्वस्यैव<sup>4</sup> स्वयं<sup>5</sup> निर्वाहकः स्वयं दासास्तपस्विन इतिवत् । अत एव तावन्यः पर उत्कृष्ट ईश्वरो नास्ति । अस्या चेतनाचेतनात्मकस्य विश्वस्य<sup>6</sup> पतिः पालकः, परायणं परमप्राप्यं चासि । अतस्त्विमहः प्रपञ्चे अनुवाके वा **एक एव** नारायणश्चाच्युतश्चासि<sup>7</sup> नराणां<sup>8</sup> चेतनानामयनं नारायणः। न विद्यते च्युतिर्यस्येत्यच्युतः नित्य इत्यर्थः । अत एव परः सर्वोत्कृष्टः । इदानीं तस्मिन्नेवानुवाके "तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः। स ब्रह्मा स शिवः सेन्द्रः सोक्षरः परमः स्वराट्'' (ना.पू.ता.3.1.) इति पठितम् । तस्यार्थम-नुसन्धत्ते ब्रह्मादयोऽपीति । सत्त्वं स्वरूपम् । तच्च स्थितिप्रवृत्त्योरप्युपलक्षणम्। चतु-र्मुखादीनां स्वरूपस्थितिप्रवृत्तयो-र्भगवत्कटाक्षाधीना इत्यर्थः । अयं भावः - स ब्रह्मेत्यत्र तच्छब्देन प्रधानप्रकृतो नारायणः परमात्मा परामृश्यते । स एव ब्रह्मा चतुर्मुखः स एव शिवः स एवेन्द्रः स एव न क्षरतीत्यक्षरः परमस्त्वराट् मुक्तपुरुष इति सामानाधिकरण्यं प्रतीयते, तच्चात्र<sup>1</sup> शरीरात्मभावनिबन्धनं देवत्वमनुष्यत्वमित्यादौ तथा दर्शनात्। ततक्च नारायणस्यात्मत्वं ब्रह्मादीनां शरीरत्वं फलितम् । तेन नारायणस्य नियामकत्वम् आधा-रत्वं शेषित्वं, ब्रह्मादीनां नियाम्यत्वम् आधेयत्वं शेषत्वं ततश्च तदधीनसत्ता-स्थितिप्रवृत्तय इति । अयमर्थः श्रीमद्यामुनमुनिभिरप्यनुसंहितः - ''ब्रह्मा शिवः शत-मखः परमः स्वराडित्येतेऽपि यस्य महिमार्णविवयुषस्ते'' (स्तो.र.11) इति ।। २० ।।

<sup>3.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read चाधिपतिरस्य

<sup>5.</sup> My<sub>2</sub> reads स्वयमेव

<sup>7.</sup> Except Ad all add परश्चासि

<sup>4.)</sup> Tpt reads स्वस्य

<sup>6.)</sup> Md2 reads विश्वपतिः

<sup>8.)</sup> Except Ad all read नारायणम्

पुनरि तत्त्वार्थपरतत्तद्वेदान्तवाक्यार्थानुसन्धानेन तत्त्वनिर्णयं कुर्वन् भगवन्तमि । ष्टौति - नित्येति -

नित्यः समाभ्यधिकवर्जित ऊर्जितश्री र्नित्येऽक्षरे दिवि वसन् पुरुषः पुराणः ।
सत्त्वप्रवर्तनकरो जगतोऽस्य मूलं
नान्यस्त्वदस्ति धरणीधरवेदवेद्यः ।। 21 ।।

नित्यः शाश्वतः समाभ्यधिकवर्जितः "न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्स-मस्ताभ्यधिकश्च दृश्यते" (श्वेता. 6.8.) इति श्रुतिः । "न त्वसमोऽभ्यधिकः कुतोऽन्यो लोकत्रयेऽप्यप्रतिमप्रभावः" (भ.गी.11.43.) इति गीता । ऊर्जितश्रीः उत्कृष्टैश्वर्यः न क्षरतीत्यक्षरं तिस्मन्नुत्पत्त्यादिरिहते। अत एव नित्ये दिवि परमाकाशे परमपद इति यावत् । तत्र वसन् "यो वेदनिहितं गुहायां परमे व्योमन्" (तैत्ति.2.1.1.) इति श्रुतिः । सत्त्वप्रवर्तनकरः सत्त्वगुणस्याधिष्ठाता ज्ञानप्रद इति यावत् । "सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञानम्" (भ.गी.14.17.) इति गीता । "महान् प्रभुवे पुरुषः सत्त्वस्यष प्रवर्तक" (श्वेता. 3.12.) इति हि श्रुतिः । "जगतोऽस्य मूलम्" (ग.पू.1.3) "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते" (तैत्ति., भृगुवल्ली,1.) इति श्रुतिः । "विष्णोः सकाशादुद्भूतं जगत् तत्रैव च स्थिताम्" (वि.पु.1.31.) इति श्रीविष्णुपुराणम् । अतः त्वदन्यस्त्वत्तोऽन्यः तत्त्वार्थपरवेदवेद्यो नास्तीत्यर्थः । । । । ।

यं भूतभव्यभवदीशमनीशमाहु रन्तः समुद्रनिलयं यमनन्तरूपम् ।
यस्य त्रिलोकजननी महिषी च लक्ष्मीः
साक्षात् स एव पुरुषोऽसि सहस्रमूर्धा ।। 22 ।।

यमिति -

यं भूतभव्यभवदीशं कालत्रयवर्तिपदार्थस्येशं ''सर्वस्य वशी सर्वस्येशान'' (बृह. 4.4.22.) इति हि श्रुतिः । अनीशमाहुः श्रुतयः ब्रह्मवादिनो वा । ''न तस्येशे कश्चन तस्य नाम महद्यशः'' (महाना.1.10.) इति श्रुतिः ।

अन्तः समुद्रनिलयं "यदन्तः समुद्रे कवयो वयन्ति तदक्षरे परमे प्रजाः" (महाना.4.6.) इति हि श्रुतिः । "अनन्तरूपम् अनन्तविग्रहं यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तात्'' (तै.आ.3.13.20.) इति श्रुतिः । यस्य त्रिलोकेति । "हीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावहोरात्रे पार्श्वे" (तै.आ.3.13.20.) इति श्रुतिः । "सहस्रशीर्षा पुरुषः । सहस्राक्षः सहस्रपात्" (पु.सू.1.) इति प्रतिपादितः पुरु-षोत्तमोऽसीत्यर्थः ।। 22 ।।

इदानीं ''वेदेषु पौरुषं सूक्तं पुराणेषु च वैष्णवम् । भारते भगवद्गीता धर्मशास्त्रेषु मानवम्" इति स्मृतिवचनेन प्रशस्ततया प्रतिपादितम् । अन्नसूक्तं । श्रीसूक्तमितिवत् पुरुषसूक्तं नारायणमिति समाख्याद्वयेन पुरुषप्रकाशने विनियुक्तम्। कृत्स्नं पुरुषसूक्तं पुरुषोत्तमप्रतिपादकमित्यनुसन्धत्ते - सर्वेति -

सर्वश्रुतिष्वनुगतं स्थिरमप्रकम्यं नारायणाह्वयधरं त्वमिवानवद्यम् । सूक्तं तु पुरुष<sup>2</sup>मशेषजगत्पवित्रं त्वामुत्तमं पुरुषमीशमुदाजहार ।। 23 ।।

ऋग्यजुः सामवेदेषु अनुगतम् अध्येतृसम्प्रदायेनाधीयमानं तदुक्तम् - इदं पुरुषसूक्तं हि सर्ववेदेषु पठ्यते । "ऋग्वेदे षोडशर्चं स्याद्यजुष्यप्टादशर्चकम् । सामवेदेषु सपर्चं तथा वाजनसनेयके" इति स्थिरं स्थिरार्थम् असन्दिग्धार्थामिति यावत् । अप्रकम्प्यं अर्थान्तरपरतया<sup>2</sup> नेतुमशक्यम्। नारायणाह्वयधरं नारायणेति समाख्याधरं तदुक्तं भगवता आपस्तम्बेन ब्रह्ममेधसंस्कारे "हृदयेन<sup>3</sup> हिरण्यशकलान् संभारयजुर्भिः पात्रचयनं ज्योतिष्मतीभिरुपोषणं नारायणाभ्यामुपस्थानम्" (ब्रह्ममेधसंस्कार) इति । अत्र नारायणाभ्यामिति द्विवचनेन पुरुषसूक्तम् । तच्छेषभूतोऽद्भयः सम्भूत इत्यनुवाकश्च विवक्षितः। अनवद्यम् अस्प-ष्टार्थाध्याहार अन्यपरत्वादिदोषरहितं पौरुषं सुक्तमिति समाख्यातम् । पुरुषप्रकाशकं पौरुषमिति<sup>5</sup> समाख्या निरुक्तिः । पवित्रं पावनकरं

3. Md<sub>1</sub>, Md<sub>3</sub>, Ad, My, read हिरण्येन 4.) 5. All except Md, read पुरुषप्रकाशकपुरुषमिति

<sup>1.</sup> Tpt & Md, add श्राद्धसूक्तम्

<sup>2.</sup> P, & P, read पौरुषम्

<sup>1.</sup> Ad reads असङ्कीर्णार्थम् 2.) Md<sub>1</sub>, Md<sub>3</sub>, My<sub>2</sub> add पर 4.) Ad omits अनवद्यम्

त्वां वेदान्तेषु सद्ब्रह्मात्मादिशब्दैः जगत्कारणतया प्रतिपन्नं त्वामुत्तमं पुरुषोत्तमं महापुरुषं व्याजहार । भगवत्पक्षेऽपि विशेषणानि द्रष्टव्यानि ।। 23 ।।

इदानीं आनन्द<sup>7</sup>वल्लीप्रतिपाद्यनिरतिशयानन्दः पुरुषसूक्ते प्रतिपाद्यस्य महापुरुषस्य तवैवेत्याह । आनन्दमिति -

आनन्दमैश्वरमवाङ्गनसावगाह्य -माम्नाशिषुः शतगुणोत्तरितं क्रमेण । सोऽयं तवैव नृषु हि त्विमहान्तरात्मा त्वं पुण्डरीकनयनः पुरुषश्च पौंस्नः ।। 24 ।।

तत्रेयं श्रुतिः। "सैषानन्दस्य मीमांसा भवति । युवा स्यात् साधुयुवाध्यायकः। आशिष्ठो द्रढिष्ठो बलिष्ठः । तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात् । स एको मानुष आनन्दः" (तैत्ति.2.8.) इति प्रवृत्ता यूनः अध्ययनशीलस्य आरोग्यादिगुणयुक्तस्य सकल-वित्तपरिपूर्णस्य पृथिवीसार्वभौमस्य य आनन्दः स मानुष इति प्रथमाविधत्वेन मानुषानन्दमभिधायानन्तरं "ते ये शतं मानुषानन्दाः । स एको मनुष्यगन्धर्वाणामानन्द" (तै.उ.2.5.) इत्यभिधाय अकामहतः श्रोत्रियो मुक्तस्तस्यापि स एवानन्द इत्यभिधायाने-नेव शतगुणितोत्तरित¹ क्रमेणदेवगन्धर्वपितृ² चिरपितृलोकदेवाजानदेवकर्मदेवदेवेन्द्रबृष्ट-स्पतिप्रजापतिपर्यन्तमभिधाय अनेन क्रमेण प्रवृद्ध आनन्दो ब्रह्मणो एको मुक्तस्याप्येक इत्युक्त्वा ततः परं "यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सष्ट" (तैत्ति. 2.4.5.) इति वाङ्मनसागोचरत्वमभिदधाति । श्लोकार्थस्तु ऐश्वर्यं ईश्वरसम्बन्धिनं वाङ्मनसामनवगाह्यं वाङ्मनसागोचरमानन्दं शतगुणोत्तरितं क्रमेणोत्तरमुपरितनं तदस्य सञ्जातमिति निरु-त्तरित्विति क्रमे-णाम्नासिषुः

<sup>6.)</sup> Ad omits त्वाम् 7.) Md1, Md3, My2 add महा

<sup>8.)</sup> Md2, P1& P2 read पौष्णः 9.) Md3 omit from सकलवित्त to अनन्तरम्

<sup>1.</sup> Md & My omit शतगुणितोत्तरित

<sup>3.)</sup> Md, Md, omit ऐश्वर्यम्

Tpt omit पितृचिर
 Md<sub>1</sub>, My, read ताराङ्कितम्

<sup>5.</sup> Tpt reads तृच्प्रत्ययः

अध्यापका वेदान्तावासोऽयमानन्दः तवैव एतादृशनिरतिशयानन्दो भवानेव चतुर्मु खादिः तस्यावान्तर पाठात् । अयमर्थः श्रीवेङ्कटाचार्यैः वेदान्तस्तो त्रेऽनुसं हितः ''आन-न्दोऽभ्यस्यमानः शतगुणनिकया मानुषानन्दपूर्वस्तत्तत्पूर्वातिगामी न्विचिदिष नितरां पर्यव-स्यन् स एकः । आनन्दो ब्रह्मणः स्यादिति भवति वृषाद्रीशितुः पर्यवस्यन्नुक्तानन्दांस्व-दीयाननविधकगुणानन्दलेशं ब्रवीति'' । वृषाद्रीशित इति सम्बुद्धः । भवतीति सप्तमी । ''स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एकः'' (तैत्ति.2.8.) इति श्रुतेः । तदर्थमनुसन्दधाति - नृषु हि त्विमहान्तरात्मेति नृषु पुरुषेषु । तथा छान्दोग्ये ''य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्ययः पुरुषो दृश्यते । हिरण्यश्मश्रुहिरण्यकेशः आप्रनरवात् सर्व एव सुवर्णस्तस्य यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवाक्षिणी तस्य उदिति नाम । स एष हि सर्वेभ्यः पापमभ्य उदित'' (छां.1.6.7.) इति किपः सूर्यः तेनास्यते क्षिप्यते इति कप्यासं रिवकरिवकसितिमिति यावत् । तादृशं पुण्डरीकं यथा एवमक्षिणी पुण्डरीकाक्ष इत्यर्थः । श्रुत्यर्थमनुसन्धत्ते त्वं पुण्डरीकनयनः । पुरुषश्च पौंस्न १ इति पूषन्मण्डलमध्यवर्ती ।। 24 ।।

इदानीं तत्र तत्कारणवाक्यगतैः स ब्रह्मादि<sup>1</sup>सामान्यशब्दैः नारायण एव प्रतिपाद्यत इत्याह । यन्मूलकारणिमति -

यन्मूलकारणमबुध्यत सृष्टिवाक्यै -र्ब्रह्मेति वा सदिति वाऽत्मगिराऽथवा तत् । नारायणस्विति महोपनिषद् ब्रवीति सौबालिकीप्रभृतयोऽप्यनुजग्मुरेनाम् ।। 25 ।।

"ब्रह्म वा इदमग्र आसीत्" (बृह.1.4.1.) । "सदेव सौम्येदमग्र आसीत्" (छां.उ.6.2.1.)। "आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत्" (ऐत.1.1.) इत्यादिसृष्टिवाक्यैश यद्वस्तु प्रधानकारण-मबुध्यत तद्वस्तु "एको ह वै नारायण आसीन्न ब्रह्मा नेशान" (महो.1.1.) इति चतु-र्मुख²रुद्रप्रतिषेधपूर्वकं³ प्रवृत्ता

<sup>6.</sup> Md, has lacuna 7.) Tpt, Md, read पर्वाति 8.) Md, Md, Ad read तस्मादिति

<sup>9.</sup> Md<sub>2</sub> reads पौष्णः

<sup>1.</sup> Tpt reads ब्रह्मात्मादि 2.) My, reads ब्रह्म

<sup>3.)</sup> All except Tpt omits कम् in पूर्वकम्

महोपनिषन्नारायण इति ब्रवीति । "य आत्मिन सञ्चरन् आत्मनोऽन्तरोऽयमात्मा न वेद, (सुबाल) एष 4 सर्वभूतान्तरात्मापहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायण" (मुण्ड.2.1.4.) इति सुबालोपनिषत्प्रभृतयोऽप्येनां महोपनिषदं तत्स-मानार्थतयानुजग्मुः ।। 25 ।।

इदानीं नानाविद्यासु<sup>5</sup> प्रसिद्धैः परंज्योतिः परंतत्त्वपरमात्मपरब्रह्मशब्दैर्नारायणस्त-दिति तद्विशिनष्टि - ज्योतिः परमिति -

ज्योतिः परं परमतत्त्वमथो परात्मा ब्रह्मोति च श्रुतिषु यत् परस्त्वधीतम् । नारायणस्तदिति तद्विशिनष्टि काचिद् विष्णोः पदं परममित्यपरा गृणाति ।। 26 ।।

काचिद् विष्णोः पदं परमित्यपरा गृणाति । नानाविद्यासु ज्योतिरादि शब्दैर्यत् परवस्त्वधीतं तन्नारायण इति काचिन्नारायणसमाख्या उपनिषत् तद्वस्तु विशिष्टा विशिष्य प्रदर्शयति नारायणानुवाकस्य सर्वविद्याशेषवत्वमधस्तादुक्तम् । तथा "विज्ञानसारथि-र्यस्तु मनःप्रग्रहवान् नरः । सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम्" (कठ.3.9.) इत्यपरा कठवल्ली । तद्वस्तु विष्णोः परमं पदमिति ब्रवीति । पद्यते इति² पदं स्वरूप-मित्यर्थः । सर्ववेदान्तप्रतिपन्नं तत्त्वं पुरुषोत्तमो नारायणो विष्णुरेवेति प्रतिपादितम् । तच्च प्रमेयतत्त्व मुपसंहरन् ।।26।।

हिरण्यगर्भादीनां सृज्यसंहार्यनियाम्यवर्गानु <sup>5</sup> प्रवेशाद् भगवतः स्रष्टृत्वसंहर्तृत्वनियमन-कर्तृत्व<sup>6</sup>कोट्यनुप्रवेशाच भगवानेव सर्वोत्तीर्णं तत्त्वं, न हिरण्यगर्भादयः इत्यनुसन्धत्ते सन्तीति -

सन्तीदृशाः श्रुतिशिरस्सु परस्सहस्रं<sup>7</sup> वाचस्तव प्रथयितुं परमेशितृत्वम् ।

6.) Ad omits कर्तृत्व 7.) P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read सहस्राः

<sup>4.</sup> My2 adds यस्यात्मा शरीरं य आत्मानमन्तरो यमयति शत आत्मा अन्तर्याम्यमृतः य एष भूतान्तरात्मा 5.) Md1, Tpt, Ad read नानाविधसुप्रसिद्धैः

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My<sub>2</sub> read परमपदम् 2.) Tpt omits इति 3.) Md<sub>2</sub> reads प्रतिपन्नत्वम् 4.) Except My<sub>2</sub> all read प्रमेयत्वम् 5.) All except My<sub>2</sub> omit अनु in वर्गानु

#### किं चेह न व्यजिगणः क्रिमिधातृभेदं क्रामन् जगन्ति निगिरन् पुनरुद्गिरंश्च ।। 27 ।।

परमेश्वर<sup>8</sup>त्त्वं प्रकाशियतुमीदृशाः<sup>9</sup> सन्ति । तत्तिष्ठतु<sup>10</sup> । अपरं<sup>11</sup> त्वत्सामर्थ्यमपि निर्णायकमस्तीत्याह - किं चेति । त्रिविक्रमावतारे जगन्ति क्रामन्, संहारसमये निगिरन् सृष्टिसमये उद्गिरंश्च कृमिधातृभेदं इदमुत्कृष्टमिदमपकृष्टमिति भेदं न व्यजिगणः न विचारितवान् । गणसङ्ख्याने इति धातोः णौ चिङ रूपम् । एतादृशं सामर्थ्यं पक्षपातश्च तवैवेति<sup>12</sup> भावः ।। 27 ।।

इत्थं मोपबृंहणैर्वेदान्तवाक्यैः सर्वेश्वरनिश्चयप्रकारोऽभिहितः । इदानीमनितर²सा-धारणे रूपादिभिरपि भगवन्तं निश्चिनुमे³त्याह - रूपिश्रयेति -

रूपश्रिया परमया परमेण धाम्ना चित्रैश्च कैश्चिदुचितैर्भवतश्चिरत्रैः । चिह्नैरनिह्नवपरैरपरैश्च कैश्चि -न्निश्चिन्वते त्विय विपश्चित ईशितृत्वम् ।। 28 ।।

रूपिशया "आदित्यवर्णं तमसः परस्तात्" (श्वेता.3.8.) इत्यप्राकृतरूपलक्षया धाम्ना तेजसा । तथा च गीतावचनम् - "दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद् युगपदुत्थिता । यदि भास्स-दृशी सा स्याद् भासस्तस्य महात्मनः" (भ.गी.11.12.) इति । चित्रैरद्धुतैः उचितैः दयाक्षान्त्यादिभिर्गुणोचितैः चित्रैः गोवर्धनोद्धरणामृतमथनसेतुनिर्माणादिभिः चिह्नैः श्रीवत्सकौस्तुभशङ्खचक्रादिभिः अनिह्नवपरैः स्वाभाविकैः अपरैश्च कैश्चिदिति अतिमानुषशील व्याक्षान्त्यादिभिः सम्प्रति लक्ष्मीपतित्वमपि सर्वेश्वरस्यासाधारणलि-ङ्गमित्यनुसन्धत्ते ।

<sup>8.)</sup> My, My, Tpt read परमेश्वरतत्वम्

<sup>9.)</sup> My2 and Ad adds उक्तप्रकाराः वाचः after ईदृशाः

<sup>10.</sup> Tpt reads तत्तिष्ठन्तु 11.) Ad omits अपरम् 12.) Ad reads तवेत्यर्थः

<sup>1.</sup> Ad reads एवम्

<sup>2.</sup> My, reads तदसाधारण

<sup>3.</sup> Except My, all read निश्चिन्वतीत्याह

<sup>4.</sup> All except Tpt read अतिमानुषशीले

यस्याः कटाक्षणमनुक्षणमीश्वराणा मैश्वयिहेतुरिति सार्वजनीनमेतत् ।
तां श्रीरिति त्वदुपसंश्रयणान्निराहु स्त्वां हि श्रियः श्रियमुदाहुरुदारवाचः ।। 29 ।।

यस्येति - कटाक्षणं कटाक्षः ईश्वराणामिन्द्रवरुणादीनां सार्वजनीनं सर्वजनप्रसिद्धं तां श्रियं त्वदुपसंश्रयणात् श्रीरिति निराहुः निर्वचनं ब्रूयुः ब्रह्मवादिनः। श्रीशब्दवाच्यत्वं श्रयतीति श्रीरिति व्युत्पत्त्या सर्वदा त्वदुपसंश्रण निमित्तमित्यर्थः। त्वं तु तस्या अप्यति-शयाधायक इत्याह - त्वामिति । उदारवाचः वात्मीकिप्रभृतयः। तदुक्तं श्रीरामायणे श्रीरामप्रभाववणिन ''श्रियः श्रीश्च भवेदग्रचाः कीर्त्याः कीर्तिः क्षमा क्षमा'' (रा.अयोध्या. 44.15.) इति । श्रीयामुनमुनिभिरप्युक्तं - ''कः श्रीः श्रियः परमसत्त्वसमाश्रयः क'' (स्तो.र. 12.) इति ।। 29 ।।

सम्प्रति कुदृष्टीनां मायाप्रभावादिप यथा वत्तत्त्वबोधोनास्तीति दर्शयितुं तद्भा-वमाह<sup>2</sup>। मायेति -

माया त्वया गुणमयी किल या निसृष्टा
सा ते विभो किमिव नर्म न निर्मिमीते ।
कौतस्कुताः स्थिरकुतर्कवशेन केचित्
सत्यां श्रुतौ च बिधरास्त्विय तन्मिहम्ना ।। 30 ।।

"दैवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते" (भ.गी.7.14.) इति गीतायाम् । माया भवता निसृष्टा नियुक्ता सा ते किमिव नर्म किमिव कौतुकं न निर्मिमीते सृजित तदेवाह - कौतस्कुता इति । कुतः कुतः इति पृच्छन्तीति कौतस्कुताः कुतार्किकाः तन्महिम्ना मायामहिम्ना त्वाराकाशिकायां श्रतौ सत्यामपि न्यारा विश्वार अञ्चार । । २० । ।

त्वत्प्रकाशिकायां श्रुतौ सत्यामि त्विय बिधराः अज्ञाः ।। 30 ।। अज्ञानमेवाह<sup>5</sup> यः स्थावरेति -

4. Ad omits किमिव

<sup>्</sup>र 5. Md<sub>1</sub> & My<sub>2</sub> read त्वमुपसर्पण

<sup>1.</sup> Tpt reads तत्त्वतोबोघो

<sup>2.)</sup> Ad reads तत्प्रभाव 5.) Ad omits अज्ञानमेवाह

<sup>3.)</sup> Ad reads गीतावचनम्

यः स्थावरकृमिपतङ्गमतङ्गजादि -ष्वन्येषु जन्तुषु सदैव विजायमानः । त्वं नित्यनिर्मलनिरञ्जननिर्विकार -कल्याणसद्गुणनिधे स इतीरितस्तैः ।। 31 ।।

नानायोनिषु जायमानः कर्मवश्यो जीवात्मा तद्विपरीतस्वभावस्त्वमिस तैः कौतस्कुतैः उक्त इत्यर्थः । हे नित्य शाश्वत हे निर्मल पुण्यपापगन्धरिहतं निरञ्जनकर्मवासनारिहतं तं निर्विकारं कूटस्थं "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" (छां.3.14.1.) तत्त्वमिस श्वेतकेतो (छां.6.8.7.) "अयमात्मा ब्रह्म" (बृह.6.4.5.) इत्यादिभिर्वाक्यैर्मायामोहिताः कुदृष्टयोऽत्यन्तविसदृश-योर्जीवब्रह्मणोस्तादात्म्यं प्राहुरित्यर्थः ।। 31 ।।

स्वमते वादात्म्यमते अर्थमनुसन्धत्ते - त्वद्दृष्टीति -

त्वद्दृष्टिजुष्टिमिदमाविरभूदशेषं नो चेत्कटाक्षयिस नैव भवेत् प्रवृत्तिः । स्थातुं च वाञ्छति जगत् तव दृष्टिपातं तेन श्रुतौ जगदिषे हि जगत् त्वमेव ।। 32 ।।

महाप्रलय¹समये सूक्ष्म²रूपेणावस्थितं चिदचिदात्मकिमदं प्रपञ्चजातं त्वत्कटाक्ष-लक्ष्यं³ सदेवेत्थंरूपेणाविरभूदित्यर्थः । इत्थमन्वय⁴मुखेनाभिधाय व्यतिरेकमुखेनाप्याह⁵ - नो चेदिति। स्थितिरिप त्वत्सङ्कल्पाधीनेत्याह - स्थातुमिति । वाञ्छित अर्हति । यत् इदमशेषं जगत्त्वदधीनोत्पत्तिप्रवृत्तिस्थितिः तेन हेतुना त्वमेव जगदिति जगदिषे अभि-हितः, गदव्यक्तायां वाचीत्यस्माद्धातोः कर्मणि लिटि⁴मध्यमपुरुषैकवचनम् । एतदुक्तं भवति - सूक्ष्मचिदचिद्विशिष्टं ब्रह्म कारणं, स्थूलचिदचिद्विशिष्टं तदेव ब्रह्मकार्यं, कार्य-कारणशब्दयोश्च सामानाधिकरण्यम् । मृद्धटः, सुवर्णकुण्डलिमत्यादौ लोकप्रसिद्धम् । तेन कृत्सनं जगद् ब्रह्मोति सामानाधिकरण्यं युक्तमिति । तथा च श्रुतिः - "सर्वं

#### 6.) Ad omits from स्वमते to सन्धत्ते

<sup>1.</sup> Except Tpt & My2 all read महाप्रलये समये

<sup>3.</sup> Except Ad all read लक्ष्या

<sup>5.</sup> Except My<sub>2</sub> all omit अपि

<sup>2.</sup> My, reads स्व for सूक्ष्म

<sup>4.</sup> My, omits इत्यं to अभिघाय

<sup>6.</sup> Tpt reads लिट्

खित्वं ब्रह्म तज्जलानीति शान्त उपासीत'' (छां.3.14.1.) इति तस्मात् ब्रह्मणो जातत्वात् तस्मिन् लीनत्वात् तस्मात् प्राणनात् सर्वमिदं ब्रह्मोति शान्तः स उपासीतेत्यर्थः ।। 32 ।।

इदानीमशेषजगत्स्रष्टृत्वनिमित्तं निरुपाधिकमीश्वरत्वं भगवत एवेत्यनुसन्दधानः परेषां मायामोहितत्वमप्यनुसंदधाति - एविमिति -

एवं भगो इह भवत्परतन्त्र एव शब्दोऽपि रूपवदमुष्य चराचरस्य । ऐश्वर्यमीदृशमिदं श्रुतिषूदितं ते पापीयसामयमहो त्विय मोहहेतुः ।। 33 ।।

हे<sup>7</sup> भगो भगवन् अमुष्य चराचरस्य ऐश्वर्यमीदृशमिदं<sup>8</sup> श्रुतिप्रपञ्चस्य रूपवत् स्वरूप-शब्दोऽपि भगवत्परतन्त्र एव भगवदधीन मस्तास्थितिप्रवृत्तिरेव रूपसृष्टिवत् नामसृष्टिरपि भगवदधीनेत्यर्थः। तेन ऐश्वर्य मीश्वरत्वं श्रुतिप्रसिद्धं, तथा च श्रुतिः -''सर्वाणि रूपाणि विचिन्त्य धीरो नामानि कृत्वाभिवदन् यदास्ते'' (महाना.3.) इति । ''अनेन जीवेना-त्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणि'' (छांदोग्य.6.3.2.) इति च । इदमैश्वर्यं मायोपा-धिकं न तु स्वाभाविकिमिति मुद्धन्तीत्यर्थः अयमिति हेतुविवक्षायां पुल्लिङ्गप्रयोगः । अथवा पूर्वोक्तसामानाधिकरण्यनिर्वाहः प्रकारान्तरेणोच्यते एवं भगो इति रूपसृष्टि-वन्नामसृष्टिरपि भगवत्परतन्त्रैव आत्मतया त्वदनुप्रवेशकृतैव । तथा च श्रुतिः ''अनेन जीवेनात्मना अनुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति जीवान्तरात्मना मयानुप्रविश्य' (छां. 6.3.2.) इत्यर्थः । ततश्व सर्वेश्वरस्यात्मत्वं प्रपञ्चस्य शरीरत्वं सिद्धम् । एवं च व शरीरात्मभावनिबन्धनं न तु स्वरूपैक्यनिबन्धनमिति । इदमैश्वर्यं त्विय पापीयसां त्वत्कृपाशून्यानां मोहहेतुः । ते हि सर्वेश्वरस्येतादृश । शरीरवाचकानां शब्दानां शरीरि-पर्यन्तत्वात्

<sup>7.</sup> Except Ad all add ननु before हे 8. Ad omits ऐश्वर्यमीदृशमिदं श्रुति

<sup>1.</sup> Except Tpt and My, all other manuscripts read भवदधीन
2. Except Ad all read इंट्रगं in the place of ऐक्वर्यम् 3.) Ad & My, adds after इंद्रमैक्वर्यं

त्वत्कृपाशून्यानां मोहहेतुः ते हि सर्वेश्वरस्यएतादृशमैश्वयं सोपाधिकम् 4.) Ad & My2 omit मायोपाधिकम् 5. Ad reads परतन्त्रतया 6.) Ad omits आत्मतया 7.) Except Ad all omit जीवेनात्मना 8.) My2 reads अनेन 9.) My2 & Md1 omit त्वं in शरीरत्वम् 10.) Except Md1 all omit from एवं विकास का प्रतिवृद्ध 11.) Except Md1 & Tpt all add एवं च after एतादृश

"सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" (छां.3.14.1.), "तत्त्वमिस श्वेतकेतो" (छां.6.8.7.) इत्यादि सामानाधिकरण्यं शरीरात्मभाव निबन्धनं न तु स्वरूपैक्यनिबन्धनमिति स्थितम्। शरीरात्मभावे च सामानाधिकरण्यं देवोऽहं, मनुष्योऽहं, देवत्वमनुष्यत्वमित्यादौ लोक-प्रसिद्धम् । शरीरात्मभावश्च "यस्यात्मा शरीरं, यस्य पृथिवी शरीरम्" (बृह.3.7.8.) इति श्रुतिप्रसिद्धः । ईदृशं ते ऐश्वर्यं श्रुतिषूदितं सामानाधिकरण्यनिबन्धन शरीरात्म-भावरूपमैश्वर्यं श्रुतिषूदितम् अयं पापीयसां पापवशेन श्रुतितात्पर्यमजानतामैक्यभ्रम-हेतुरिति ।। 33 ।।

एतादृशं निरुपाधिकमीश्वरत्वं भगवत एव विधिशिवशतमखादीनां तत्कृपा मूल-मित्यभिष्टौति - ये त्वत्कटाक्षेति -

ये त्वत्कटाक्षलवलक्ष्यमिव क्षणं तै-रैश्वर्यमीदृशमलभ्यमलिम पुम्भिः । यत्केऽपि सञ्जगिदरे<sup>।</sup> परमेशितृत्वं तेषामि श्रुतिषु तन्महिमप्रसङ्गात् ।। 34 ।।

ये ब्रह्मरुद्रादयः² क्षणं त्वत्कटाक्षलेशलक्ष्यमिव भवन्ति । इवशब्दो वाक्यालङ्कारे किञ्चिदर्थे वा । तैः पुम्भः अलभ्यं दुर्लभमीदृशं जगत्प्रसिद्धमैश्वर्यमलम्भि लब्धं लभेश्च विभाषा "चिण्णमुलोरिति" (अ. 6.4.93.) विकत्पेन नुमागमः। कीदृशं तेषामि त्वत्कृपालब्धेश्वर्याणामि तन्महिमप्रसङ्गात् केऽिप पुरुषाः श्रुतिषु परमेश्वरत्वं सञ्जगिदरे इति यत् ईदृशमैश्वर्यमलम्भीत्यर्थः । क्षणमिति सप्तम्यर्थे द्वितीया ।। 34 ।।

पुनरप्यन्यूनमैश्वर्यमनुसन्धत्ते - नित्येष्विति -

नित्येषु वस्तुषु भवन्निरपेक्षमेव तत्तत्त्वरूपमिति केचिदिह भ्रमन्तः । ऐश्वर्यमत्र तव सावधिकं<sup>5</sup> गिरन्ते ब्रूते त्रयी तु निरुपाधिकमीशनं ते ।। 35 ।।

<sup>12.</sup> Md<sub>2</sub> & Ad reads प्रसिद्धः

<sup>13.</sup> Ad reads मोह for भ्रम

<sup>1.</sup>  $P_1$  &  $P_2$  read सञ्जगरिरे 2. Ad omits from ये to महिमप्रसङ्गात् 3. Md, adds after प्रसङ्गात् - कटाक्षमहिमप्रसङ्गात् 4. All except Md, read अतिपरमेश्वरत्वम् 5.  $P_1$  &  $P_2$  read साविध सङ्गिरन्ते

केचिद्वैशेषिकादयः कालात्मकादिषु नित्येषु पदार्थेषु तत्स्वरूपं भवित्ररपेक्षमेवेति भ्रमन्त इह ईशितव्येष्व तियेषु तवैश्वर्यं सावधिकं परिच्छिन्नमिति सङ्गिरन्ते ''सर्वस्य वशी सर्वस्येशान'' (बृह.4.4.22.) इति त्रयी तु ते ईशानं निरुपाधिकमपरिच्छिन्नं ब्रूते ।। 35 ।।

इदानीं कृत्स्नस्यापि चेतना चेतनपदार्थजातस्य भगवदधीनसत्तास्थिप्रवृत्तितया<sup>2</sup> तदै-भवर्यस्य निरतिशयत्वमुपपादयति । इच्छातेति -

इच्छात एव तव विश्वपदार्थसत्ता नित्यं प्रियास्तव तु केचन ते हि नित्याः । नित्यं त्वदेकपरतन्त्रनिजस्वरूपाः भावत्कमङ्गलगुणा हि निदर्शनं नः ।। 36 ।।

नित्यानित्यकृत्सनपदार्थसत्ता तव सङ्कल्पत एव तु किं तु<sup>3</sup> तेषु पदार्थेषु केचन पदार्था-स्तव नित्यं प्रियाः येषु सञ्जिहीर्षा नास्ति ते नित्याः, येषु सञ्जिहीर्षा ते अनित्या इत्यर्थः। सत्तेति स्थितिप्रवृत्त्योरुपलक्षणम् । ननु<sup>4</sup> कथं नित्यानां पारतन्त्रचं नित्यत्विरोधात्, न हि नित्यं केचन<sup>6</sup> उत्पाद्यते स्थाप्यते वेत्याशङ्कच दृष्टान्तमुखेन द्रढयित<sup>7</sup> नित्यमिति । यथा तव ज्ञानशक्त्यादयो गुणा नित्या अथापि<sup>8</sup> त्वदेकपरतन्त्रनिज<sup>9</sup>स्वरूपास्तथेत्यर्थः। एतदुक्तं भवति नित्यं वस्तु नित्यसङ्गल्पायत्तस्वरूपस्थितिप्रवृत्ति अनित्यं<sup>10</sup> तत्पारतन्त्रचं चाङ्गी-कृतम् ।। 36 ।।

सम्प्रति चिदचिद्विशिष्टस्य एव ब्रह्मणः कारणत्वे कार्यत्वेऽपि तत्संसर्गप्रयुक्तपरि-णामसुखादिदोषो नास्ति । अत एव तवैश्वर्यं निरङ्कुशमित्यनुसन्धत्ते । विश्वस्येति -

<sup>6.</sup> Ad omits नित्येषु

<sup>7.</sup> My<sub>2</sub> reads वस्तुषु

<sup>8.)</sup> Md2 reads तब्बेषु नित्येषु

<sup>9.</sup> Ad & My<sub>2</sub> omit सावधिकम्

<sup>10.)</sup> Ad reads किल for तु

<sup>1.</sup> My2 read चिदचित् for चेतनाचेतन

<sup>3.</sup> My, omits तु

<sup>5.</sup> My, omits नित्यानाम्

<sup>7.</sup> Ad alone reads कथयति

<sup>9.</sup> Tpt adds निज after परतन्त्र

<sup>2.</sup> Ad reads प्रवृत्ततया

<sup>4.</sup> Ad omits ननु

<sup>6.</sup> Except Tpt all read केनचित्

<sup>8.</sup> Ad omits अथापि

Ad and Md, adds after अनित्यं सङ्कल्पायत्तं इति वैशेषिकैरिप ईश्वर ज्ञानेच्छा प्रयत्नानां नित्यत्वम्

विश्वस्य विश्वविधकारणमच्युतत्वं कार्यं तदेतदखिलं चिदचित्त्वरूपम् । त्वं निर्विकार इति वेदशिरस्यु घोषो निस्सीममेव तव दर्शयती<sup>11</sup>श्वरत्वम् ।। 37 ।।

अच्युत<sup>12</sup> त्वं विश्वस्य प्रपञ्चस्य विश्वविधकारणम् सर्वविधकारणम्<sup>13</sup> । सूक्ष्मचिद-चिद्विशिष्टवेषेणोपादानं "बहुस्यां प्रजायेय" (छां.6.2.3.) इति बहुभवनसं<mark>क्र्प्पविशिष्ट</mark>-वेषेण निमित्तं कालादिवेषेण सहकारीत्यर्थः । तदेव<sup>1</sup> तवाखिलं चिदचित्त्वरूपं प्रत्यक्ष-परोक्षरूपेणावस्थितं स्थूलचिदचित्त्वरूपं तदेव कार्यमित्यर्थः। अथवा एवंविध चिदचि-त्स्वरूपं कार्यमपि त्वमेवेत्यर्थः । अथापि त्वं निर्विकार इति वेदशिरस्सु घोषो निरवधि-कमीश्वरत्वं दर्शयतीत्यर्थः। अवस्थाद्वयेऽपि विशेषणांश एव विकारो न तु विशेष्यांशो<sup>2</sup> इति भावः ।। 37 ।।

सम्प्रति लोकप्रसिद्धकर्तृसाधर्म्यप्रयुक्त कुतर्कवर्गश्रुतिविरोधेन उपरिहरन् कर्त्रवैलक्ष-ण्यमनुसन्धत्ते । किं साधन इति -

किंसाधनः क्व निवसन् किमुपाददानः कस्मै फलाय सृजतीश इदं समस्तम् । इत्याद्यनिष्टितकृतर्कमतर्कयन्त -स्त्वद्वैभवं श्रुतिविदो विदुरप्रतर्क्यम् ।। 38 ।।

लोके कुलालादिकर्ता<sup>4</sup>दण्डचक्रादिसाधनं परिगृहणन् स्व<sup>5</sup> मृत्पिण्डादिकमुपादान-मुपाददानः कुत्रचिदनुगुणे देशे वसन् कस्मैचित्प्रयोजनाय मुजतीति प्रसिद्धम् । अशरीरस्य व्यापकस्य निरपेक्षस्येश्वरस्य तत्सर्वं नोपपद्यते इति कुतर्कास्तान्निराकुर्वन् श्रुतिप्रसिद्धं भगवद्दैभवमाह - किं साधनं यस्य स तथोक्तः । क्व कुत्र । चिदंशे एवमाद्यनि छित-कुतर्कमतर्कयन्तः त्रय्यन्तवृद्धाः त्वत्सामर्थ्यमतर्क्यमचिन्त्यं विदुः । अयं भावः - "सदेव सौम्येदमग्र आसीत्" (छां.6.2.1.) "एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म" (छां.6.1.) इति कृत्स्नप्रपञ्च-विलये सन्मात्रमद्वितीयं सर्वज्ञं सर्वशक्ति ब्रह्म प्रतिपन्नं तदन्ते तदैक्षत "बहु स्यां

<sup>11.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read ईशितृत्वम् 12. My, & Md, add हे before अच्युत 13. Ad omits सर्वविधकारणम् 1. Md2 reads तदेतदिखलं for तदेव तवाखिलम् 2.) Ad reads विशेष्ये 3.) Ad omits वर्ग

<sup>4.</sup> My<sub>2</sub> omits कर्ता 5.) Tpt omits स्व 6.) Md, & Tpt read कुत्रविदेश 7.) Except Ad all read प्रतिष्ठित for अनिष्ठित 8.) Ad adds तर्काभावं कुर्वन्तः after अतर्कयन्तः

प्रजायेय'' (छां.6.2.3.) इति तदेव ब्रह्माहमेव विचित्रप्रपञ्चात्मना बहु स्यामिति बहुभवनसंकल्पम-करोत् । तदनन्तरं ''तत्तेजोऽमृजत, तदापोऽमृजत'' (छां.) (6.2.3.) इति विचित्रमृष्टिः श्रूयते । ततक्ष्वोत्थं श्रुतिप्रतिपन्ने विचित्रशक्तियुक्ते सर्वज्ञे ब्रह्मणि सर्वेक्ष्वरे विचित्र-मृष्टिरुपपन्नेति श्रुतिविरोधात् न कुतर्कावकाश इति भगवता पराशरेणाप्याक्षेपपूर्वकमय-मर्थः समर्थितः । ''निर्गुणस्याप्रमेयस्य शुद्धस्याप्यमलात्मनः । कथं सर्गादि कर्तृत्वं ब्रह्म-णोऽभ्युपगम्यत'' (वि.पु.3.1.) इत्याक्षिप्य ''शक्तयः सर्वभावानामचिन्त्यज्ञानगोचराः । यतोऽतो ब्रह्मणस्तासु सर्गाद्या भावशक्तयः भवन्ति तपतां श्रेष्ठ पावकस्य यथोच्यतेति समाहितम्'' (वि.पु. 3.2.)।। 38 ।।

सम्प्रति लीलाविभूतिमनुसन्धत्ते - विभूतिर्नाम सर्वेश्वरस्येशितव्यं नियाम्यं वस्तु-स्वरूपम्। यत्संवृतमिति -

यत्संवृतं दशगुणोत्तरसप्ततत्त्वे -रण्डं चतुर्दशजगद्भवधातृधाम । अण्डानि तस्य<sup>3</sup> सुसदृंशि परश्शतानि क्रीडाविधेस्तव परिच्छदतामगच्छन् ।। 39 ।।

यदण्डं <sup>4</sup> पूर्वपूर्वतत्त्वापेक्षया उत्तरोत्तरं <sup>5</sup> दशगुणाधिकैः सप्तिभः भूताहङ्कारतत्त्वैरावृत्तं वेष्टितम् । सर्वेश्वरस्तावत् ब्रह्माण्डं सृष्ट्वा तद्दृढीकरणार्थं पृथिव्यादिभिः सप्ततत्त्वैरुपर्युपरि वेष्टयामासेति पुराणसिद्धम् । चतुर्दशलोकानां <sup>6</sup> शिवस्य चतुर्मुखस्य च धाम स्थानं तस्याण्डस्य सुसदृशानि<sup>7</sup> शिशुसदृशानि<sup>8</sup> यान्यण्डानि तानि तच्च<sup>9</sup> तत्त्वं तानि च तव क्रीडाविहारस्य परिच्छदताम् उपकरणतामगच्छन् । सुसदृंशि इति प्रथमाबहुवचनम् । अयमर्थः श्रीनिवासस्तोत्रेऽप्यनुसंहितः।

#### तत्त्वानि क्रमशो वृषाचलपते प्राचीक्लृपः पूर्ववत् पञ्चीकृत्य तु भूतजातमथ तैरुचण्डमण्डं व्यधाः ।

<sup>1.</sup> Ad omits श्रुति

<sup>3.</sup>  $P_1$  &  $P_2$  read तत्सुसदृशानि for तस्य सुसंदृशि

<sup>5.</sup> Except Ad & My, all omit उत्तरोत्तरम्

<sup>7.</sup> All manuscripts read सुसंदृशि

<sup>9.</sup> Ad omits from तच to च

<sup>2.</sup> My2 reads स्वर्गादि for सर्गादि

<sup>4.</sup> All except Md2 & My2 read यदहम्

<sup>6.</sup> Except Md, all read लोकाः

<sup>8.</sup> My, reads सुसदृशानि

# तत्त्वैस्तत्परिवेष्ट्य सप्तभिरपि स्वैरं दशांशाधिकः तन्मध्ये तु विचित्रलोकरचनां क्रीडार्थमेवाकृथाः ।। इति ।

प्राचीक्ल्रपः क्ल्रावान् बाधा अक्त्र्याः इति लुङ् मध्यमपुरुकेक्वचनम् ।। 39 ।। उक्तमनन्तविभूतेस्तव<sup>1</sup> विभूत्येकदेश इति वदन्नपरिणामिनीं कालात्मिकां<sup>2</sup> विभूति-माह । इच्छेति -

इच्छाविहारविधये विहितान्यमूनि सा<sup>3</sup> तद्विभूतिलवलेशकलायुतांशः या वै न जातु परिणामपदास्पदं सा कालातिगा<sup>4</sup> तव परा महती विभूतिः ।। 40 ।।

अमूनि ब्रह्माण्डानि लवस्य एकदेशः । तस्य कला अंशस्तस्यायुतांशः । दशसह-स्रतमांशः। वैशब्दः प्रसिद्धौ । परिणामपदास्पदं परिणामशब्दास्पदम् महती व्यापिनो परा उक्तविभूतेरूकृष्टा ।। 40 ।।

इदानीं परमप्राप्यं श्रीवैकुण्ठनाथनिवासस्थानं नित्यमुक्तभोग्यं नित्यविभूतिमनु-सन्धत्ते - यदिति -

यद्वैष्णवं हि परमं पदमामनन्ति स्वं वा यदेव परमं तमसः परस्तात् । तेजोमयं परमसत्त्वमयं ध्रुवं य -दानन्दकन्दमतिसुन्दरमञ्जूतं यत् ।। 41 ।।

वैकुण्ठं नाम तव धाम तदामनन्ति इत्यन्वयः। यद्वैष्णविमति - "तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः" (कठो.3.9.) इति श्रुतिः । तमसः प्रकृतिमण्डलस्य परस्तात्तेजोमय-मप्राकृततेजोमयं परम<sup>8</sup>सत्त्वमयं रजस्तमो भ्यामसंस्पृष्ट शुद्धसत्त्वमयं ध्वं स्थिरमानन्द-मूल<sup>9</sup>मतिसुन्दरमतिमनोहरमद्भुतं चिरपरिचयेऽप्यत्याश्चर्यम् ।। 41 ।।

<sup>1.</sup> My & Md, add सर्व after उक्तम्

<sup>3.</sup> P, & P, read स्याद्वि

<sup>5.</sup> My, omits परिणाम

<sup>2.</sup> Except Ad all read कालाख्याम्

<sup>4.</sup> Ad reads कालात्मिका

<sup>6.</sup> Ad reads भोग्यां दशाम्

<sup>7.</sup> My2 and Ad add परमरवं परमाकाशं यो वेद निहितं गुहायां परमे व्यामन् इति हि श्रुतिः 8. Except Tpt all omit म in परम

<sup>9.</sup> Md, reads कन्दं for मूलम्

यद्ब्रह्मरुद्रपुरुहूतमुखेर्दुरापं नित्यं निवृत्तिनिरतैः सनकादिभिर्वा । सायुज्यमुज्वलमुशन्ति यदापरोक्ष्यं यस्मात् परं न पदमर्चितमस्ति किञ्चित् ।। 42 ।।

यद्ब्रह्मोत - उभयभावनानिष्ठैश्चतुर्मुखादिभिर्दुरापं निवृत्तिधर्मनिष्ठैश्च के वलब्रह्म-भावनानिष्ठैश्च सनकसनन्दनादिभिर्माहायोगिभिश्च स्वाधिकारनिवृत्तिपर्यन्तं दुरापमित्यर्थः । यदापरोक्ष्यं यस्य साक्षात्कारः यस्य प्राप्तिरिति यावत् । सायुज्यमुक्तिर्नाम ब्रह्मणा सह परमसाम्यापितः । उभे विद्वान् पुण्यपापे विध्य "निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति" (मुण्डक.3.1.3.) इति श्रुतिः । उज्ज्वलं ज्ञानावरणरहिततया प्रकाशमानम् अर्चितं पूजितम् ।। 42 ।।

रूपेण सद्गुणगणैः परया समृद्धया भावैरुदारमधुरैरपि वा महिम्ना । तादृक् तदीदृगिदमित्युपवर्णयन्त्यो वाचो यदीयविभवस्य तिरस्क्रियायै ।। 43 ।।

रूपेणेति - आदित्यवर्णमित्यादिरूपेण अप्राकृतशब्दस्पर्शादिसद्गुणगणैः समृद्ध्या सम्पदा, भावैः पदार्थेः, महिम्ना प्रभावेण तत्तादृग् इदमीदृगिति परोक्षप्रत्यक्षरूपेणोपवर्णयन्त्यो वाचो यदीयवैभवस्य तिरस्क्रियायै स्युः स्वरूपत³श्चापरिच्छिन्नवस्तुविषये परिच्छिन्नविषया वाचः तिरस्कार कारिष्य इति भावः ।। 43 ।।

यद्वृद्ध्यपक्षयिवनाशमुखैर्विकारै रेतैरसंस्तुतमनस्तिमतास्तिशब्दम् ।
यद्गौरवात् श्रुतिषु फल्गुफलं क्रियाणा मादिष्टमन्यमसुखोत्तरमध्रुवं च ।। 44 ।।

यदिति - एतैः प्रत्यक्षसिद्धैः षड्भावविकारैः असंस्तुतं अपरिचितम् उत्पत्तिस्थिति<sup>4</sup>-विनाशा एव<sup>1</sup> प्रत्येकं द्विधाविभक्ताः षड्विकारा उच्यन्ते ।

1. Ad reads सम्यप्राप्तिः

2.) Tpt and Md, read अञ्चितं for अर्वितम्

3. My Ad & Md add स्वप्रकाशत after स्वरूपत 4.) My reads वृद्धि for स्थिति

1. Ad reads इव for एव

अत एवान<sup>2</sup>स्तमितास्तिशब्दं<sup>3</sup> अनित्यं<sup>4</sup> कादाचित्कं कादाचित्कास्तिशब्दवाच्यं यस्य गौरवात् श्रुतिष्वादिष्टं ज्योतिष्टोमा-दिक्रियाफलं फल्गु तुच्छं तदुक्तम् - "एते वै निरयास्तात स्थानस्य परमात्मनः" (भारत-शान्तिपर्वम्,196.6.) इति । एते स्वर्गादिलोकाः<sup>5</sup> यस्मादन्यध्रुवपदमारभ्य सत्य-लोकपर्यन्तमसुखोत्तरमध्रुवं च ।। 44 ।।

निष्कल्मधैर्निहतजन्मजराविकारैः
भूयिष्ठभक्तिविभवैरभवैरवाष्यम् ।
अन्यैरधर्म<sup>6</sup>पुरुषैर्मनसाष्यनाष्यं
वैकुण्ठनाम तव धाम तदामनन्ति ।। 45 ।।

निष्कत्मपैरिति - निष्कत्मपैर्विधूतपुण्यपापैः अत एव निहतजन्मजराविकारैः । अत एवामरेः पुनरावृत्तिशून्यैर्भूयिष्ठभक्तिविभवैरिति प्रपन्नानामणुपलक्षणम् । तेषामिप मोक्षाधिकारात् वैकुण्ठनाम इतिहासपुराणादि श्रीपाञ्चरात्रादिषु वैकुण्ठमिति प्रसिद्धम् । धाम स्थानं तच्छब्दः 10 प्रकृतयः सर्वशब्दप्रतिसम्बन्धी आमनन्ति ब्रह्मवादिनः । 145 । ।

उक्तां विभूतिमुपसंहरन् पत्नीपरिजन<sup>11</sup>परिच्छद गणान् सामान्याकारेणानुसन्धत्ते - नित्यमिति -

नित्यं वित्यं तवान्यनिरपेक्ष्य विश्वामित्यं । प्रयोतादृशी निरवधिर्नियता विभूतिः । ज्ञानादयो गुणगणाः समतीतसीमाः लक्ष्मीः प्रिया परिजनाः पतगेन्द्रमुख्याः ।। 46 ।।

<sup>2.</sup> My<sub>2</sub> omits न in एवानस्तमित

<sup>4.</sup> Ad and Tpt add तु after अनित्यम्

<sup>6.</sup> Ad, Md,, Tpt, P, & P, read अधन्य for अधर्म

<sup>8.)</sup> Md2 and My2 read पाञ्चरात्रादि

<sup>11.</sup> Md shows lacuna after पत्नी to गणान्

<sup>13.</sup> Tpt, P, & P, read निरपेक्ष

<sup>3.)</sup> Ad & My, all सर्वदाऽस्ति शब्दं after शब्दम्

<sup>5.)</sup> My, omits from एते to लोकाः

<sup>7.)</sup> Md,, Tpt & Ad read अभवेः for अमरैः

<sup>9.)</sup> Md2, Ad read प्रसिद्धं for सिद्धम्

<sup>10.</sup> Ad read अत्र यच्छव्दः प्रकृत सर्वयच्छव्द प्रतिसम्बन्धी for तच्छव्दः प्रकृतयः सर्वशब्दप्रतिसम्बन्धी

<sup>12.)</sup> P, & P, read नित्या

स्वायत्त<sup>1</sup>महामिहम्नः नियता तवैवासाधारिणी समतीतसीमाः ।। 46 ।। इतः परं विशेषण<sup>2</sup>गुणाननुसन्धत्ते - एकस्येति -

एकस्य येषु हि गुणस्य लवायुतांशः
स्यात् कस्यचित् स खलु वाङ्गनसातिगश्रीः ।
ते तादृशोऽत्यवधयः समतीतसङ्ख्या स्वत्सद्गुणास्त्वमिस तिन्नरपेक्षलक्ष्मीः ।। 47 ।।

येषु गुणेष्वेकस्य गुणस्य लवायुतांशः कस्यचित् पुरुषस्य स्यात् स खलु वाङ्गनसागोचर-मिहमा ते गुणास्तादृशलवायुतांशे वाङ्गनसागोचरवैभवकराः अतिक्रान्तावधयः नित्यतया<sup>3</sup> कालावधिशून्याः समतीतसङ्ख्याः निःसङ्ख्याः। त्वं तु गुणिनरपेक्ष वैभवः स्वरूपतोऽपि सर्वातिशायि<sup>4</sup>स्वरूप<sup>5</sup>सर्वविलक्षण इत्यर्थः ।। 47 ।।

नैरपेक्ष्यमे<sup>6</sup>वानुसन्धत्ते - सर्वस्येति -

सर्वस्य चैव गुणतो हि विलक्षणत्व 
मैश्वर्यतश्च किल क्वचिदुदञ्चितः स्यात् ।

तस्रत्युत त्विय विभो विभवो गुणाश्च

सम्बन्धतस्तव भजन्ति हि मङ्गलत्वम् ।। 48 ।।

सर्वस्य पुरुषस्य सद्गुणैरितरवैलक्षण्यं श्रेष्ठ्यं किं च विभूतिभिश्च किश्चित्पूजितः स्यात् । हे विभो! एतदुभयं त्विय प्रत्युत विपरीत<sup>7</sup>वैपरीत्यमेवाह। विभव इति सम्ब-न्धतः त्वदीयतया अयमेवार्थो वरदराजस्तोत्रेऽप्युक्तः । गुणायत्तं<sup>2</sup> लोके<sup>3</sup> इति व्याख्यातं च तत्रैवास्माभिः ।। 48 ।।

केचित् सगुणनिर्गुणश्रुतिविरोधे निर्गुणश्रुतिबलेन सगुणश्रुति विधिते, तदनुपपन्नमिति मत्वा स्वयमविरोधेनैव श्रुतिद्वयनिर्वाहमनुसन्धत्ते - दूरे इति -

1. Md,, Md,, Ad & My, read स्वायत

2.) Md2, Ad read विशेषेण गुणामनुसन्धत्ते

3. My reads नित्याः for नित्यतया

4.) My<sub>2</sub> omits सर्वातिशायि 6.) Ad omits एव

5. All except Ad omit खरूप 7.) Tpt reads विपरीतं for विपरीत

8.) Md2 adds आदि after इति

<sup>1.</sup> All except Tpt omit एव 2.) Ad omits from गुणायत्तं to अस्माभिः 3.) My, reads गुणजं गुणिनो हि इत्यादौ च इदी लोके इति व्याख्यातं च तत्रैवास्माभिः 4. Md, & My, read श्रुतिं बाधन्ते for श्रुतिविधते 5.) Ad & Md, read अबाधेनैव for अविरोधेनैव

### दूरे गुणास्तव तु सत्त्वरजस्तमांसि तेन त्रयी प्रथयति त्विय निर्गुणत्वम् । नित्यं हरे निखिलसद्गुणसागरं हि त्वामामनन्ति परमेश्वरमीश्वराणाम् ।। 49 ।।

सत्त्वादयो गुणाः तत्संसर्गप्रयुक्तरागद्वेषादयश्च तव दूर इत्यर्थः । तदुक्तं - "सत्त्वादयो न सन्तीशे येऽत्र प्राकृता गुणा" (वि.पु.1.9.44.) इति । तेन हेतुना "निर्गुणं निरञ्जनम्" (त्रि.म.ना.7.12.) इत्यादिका श्रुतिः त्विय निर्गुणत्वं प्रथयति । "परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च" (श्वेता.6.8.) इत्यादिकाः श्रुतयः समस्तक ल्याणगुणात्मकोऽसौ स्वशक्तिलोशो ब्हृतभूतसर्गः । "तेजोबलैश्वर्यमहावबोध मु-वीर्यशक्त्यादिगणैकराशिः" (वि.पु. 6.5.54.) इत्यादिकाः स्मृतयश्च त्वां कल्याणगुणसागर-मामनन्ति। कीदृशम् ईश्वराणामिन्द्रा विनां परमेश्वरं "तमीश्वराणां परमं महेश्वरम्" (श्वेता.6.7.) इति हि श्रुतिः । अयं भावः - श्रुतिद्वयी विजयत्सोऽपि पासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्प" (छां .8.1.5.) इति श्रुतिर्हे यगुणान् प्रतिषिध्य सत्यकामत्वादिकल्याणगुणान् विदधाति स्वयमेव व्यवस्थापयतीति सर्वमुपपन्नम् । 49 ।।

सगुणश्रुतिः तावदौपाधिकविषयेति पक्षस्तु स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रियाचेति स्वाभावि-कत्वश्रुतिविरोधादनुपपन्न एव । केचित्तु ज्ञानात्मनो ब्रह्मणो ज्ञानगुणकत्वमनुपपन्नम् । एकजातीययोर्वस्तुनोः गुणगुणीभावानुपपत्तेरिति तदनुपपन्नमिति वदन् ज्ञानगुण<sup>3</sup>मनु-सन्धत्ते - ज्ञानात्मनेति-

9. Tpt reads बलीघ for अवबोध

11. Md, is available upto श्रुतिः only

<sup>6.</sup> Ad omits तदुक्तम्

<sup>7.</sup> Tpt omits का in इत्यादिका

<sup>8.</sup> Md2, Tpt read लेशाव्हत for लेशोव्हत

<sup>10.</sup> Ad omits इन्द्रादीनाम्

<sup>12.</sup> Ad, Tpt & My2 add after श्रुतिद्वयिवरोधेऽन्यतरबाधोऽनुपपन्नः । उभयोरिप श्रुतित्वविशेषणात् सामान्यविशेषन्यायेन विषये व्यवस्थया ।

<sup>1.</sup> Except Tpt all read विद्यती

<sup>2.</sup> Tpt omits वा Except Ad all read वा स्थापयतीति

<sup>3.</sup> Except My, all omit गुणम्

ज्ञानात्मनस्तव तदेव गुणं गृणन्ति तेजोमयस्य हि मणेर्गुण एव तेजः । तेनैव विश्वमपरोक्षमुदीक्षसे त्वं रक्षा त्वदीक्षणत एव यतोऽखिलस्य ।। 50 ।।

ज्ञानात्मनस्तव ज्ञानस्वरूपस्य तव ज्ञानमेव गुणं गृणन्ति ब्रह्मवादिनः । तदेव दृष्टान्त मुखेन द्रढयित तेजोमयस्येति । तेजोरूपस्य मणिः सुमणिप्रदीपप्रभृतिद्रव्यस्य तत्प्रधानरूपं तेजोद्रव्यमेव गुणद्रव्ययोरिष प्रधानोपसर्जनभावात् आश्रयाश्रयीभावाश्च गुणगुणीभावो नानुपपन्नः । तेनैव धर्मभूतज्ञानेनैव कृत्सनं विश्वमपरोक्षं प्रत्यक्षमुदीक्षसे त्वम् । तत्र हेतुमाह रक्षेति । सृष्टिस्थितिसंहारेषु रक्षा त्वदसाधारणी। इतरे तु चतु-मुंखशिवादिधारके यतो हेतोः सा रक्षा त्वदीक्षणत एव स्यात्। न द्यनिरीक्षमाणः पुरुषो रिक्षतुं दक्ष्यते तेन त्वमपरोक्षमुदीक्षस इत्यर्थः ।। 50 ।।

पूर्वं तत्त्वनिर्णयप्रकरणे निरतिशयानन्दः पुरुषोत्तमः इति प्रतिपादितं पुनरिप गुण-वर्णन प्रकरणे तमेवानन्दमनुसन्धत्ते - त्रय्युद्यतेति -

त्रय्युद्यता तव युवत्वमुखैर्गुणौधै रानन्दमेधितमियानिति सन्नियन्तुम् ।
ते ये शतं त्विति परम्परया प्रवृत्ता
नैवैष वाङ्गनसगोचर एइत्युदाह ।। 51 ।।

त्रयी आनन्दवल्ली युवत्व<sup>2</sup> शिष्टत्वाध्यापकत्वादिप्रमुखैर्गुणौषैः प्रवृद्धमानन्दिमया-निति सन्नियन्तुं परिच्छेत्तुं "ते ये शतम्" इति परम्परया प्रवृत्ता<sup>3</sup> सती तवैष आनन्दो वाङ्मनसगोचर इति न प्राहुः<sup>4</sup> ।। 51 ।।

<sup>4.)</sup> Ad omits दृष्यन्तमुखेन 5.) My reads प्रभावरूपं for प्रधानरूपम् 6.) Tpt omits उदीक्षसे

All except Ad omit रक्षा 8.) Ad reads द्वारके for धारके
 9.) All except Ad read साक्षात् for सा रक्षा
 10.) Tpt reads तदीक्षणत for त्वदीक्षणत

<sup>11.</sup> Tpt omits रक्षितुम् 12.) All except Tpt & My2 read प्रक्यते for द्रक्ष्यते

<sup>1.</sup> Tpt omits प्र in प्रकरणे

<sup>2.)</sup> Ad reads युवा

<sup>3.</sup> Ad omits प्रवृत्ता

<sup>4.)</sup> Except Tpt all read प्राह

इत्थमानन्दमीमांसायां प्रवृत्तायाम् आनन्दवल्त्यां इतरगुणमीमांसायामपि तात्पर्यं ततक्च<sup>5</sup> तेऽपि आनन्दवत् अनन्तवाङ्गनसगोचराक्ष्वेत्याह - एवमिति -

एवं तया चतुरया तव यौवनाद्या -स्सर्वे गुणाः सह समस्तविभूतिभिश्च । अव्याहृताः स्यूरवधीनवधीरयन्तो वाचामगोचरमहामहिमान एव ।। 52

एवमनेनानन्दप्रकारेण चतुरया आनन्दव्याजेन इतरगुणानन्त्य<sup>6</sup>प्रतिपादनेऽपि तात्पर्य-वत्या तया आनन्दवल्त्या श्रुत्या "युवा स्यात् साधुयुवाध्यायकः आशिष्टो द्रढिष्ठो बलिष्ठः तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात् स एको मानुष आनन्द'' (तैत्ति.2.8.) इति वाक्यैर्मानुषानन्दावयवत्वेन पठिताः तव यौवनाशिष्टादयः त्वद्द्र ढिष्ठ्र बलिष्ठ् <sup>7</sup>त्वादयो गुणाः समस्तविभूतिभिः निरवधिकावाङ्गनसागोचरमहा<sup>8</sup>महिमान एव अव्याहृताः<sup>9</sup> स्युरि-त्यर्थः । भावः - तत्रांध्यापकत्वेन ज्ञानं लक्ष्यते । द्रढिष्ट्रत्वेन शक्तिः । बलिष्ट्र-त्वेन च बलम् । तस्येयं पृथिवी वित्तस्य पूर्णा स्यादित्य नेनैश्वर्यं विभूतिश्च । ततश्च मानुषानन्दावयवत्वेन युवत्वाशिष्टत्वादीनामुपक्रमे प्रस्तुतत्वात्तन्मीमांसायामपि तात्पर्य-वत्या श्रुत्या युवत्वज्ञानबलैश्वर्यविभूतीनामप्यानन्त्यं प्रतिपादितम्<sup>2</sup> ।। 52 ।। सम्प्रति सृष्टिकालीनं पक्षपातं बहु स्यामिति प्रथमं करूपमनुसन्धत्ते - संवर्तवर्तीति -

संवर्तवर्ति निखिलं निरभिज्ञमजं चित्रे च कर्मणि यथाईमहो<sup>5</sup> नियच्छन् । सद्यः कृमिद्भहिणभेदमभेदमेत -दाविश्चकर्थ सक्रदीक्षणदीक्षणेन ।। 53 ।।

संवर्तवर्ति प्रलयकालवर्ति निरभिज्ञं करणक्लेबरप्रविलयादिन्द्रियाधीनज्ञानरहितम् अज्ञं संस्कारोद्वोधाभावात् स्मृतिप्रत्यभिज्ञाश्रुत्यम् अभेदं तदानीं परस्परभेदशून्यं एतद्<sup>6</sup>प्र-

Except all reads तत्पर्यन्ततक्च तैत्तिर्यानन्दवत्

<sup>7.</sup> Except Tpt all omit बलिपूत्व

<sup>9.</sup> Tpt reads सन्याहृताः for अन्याहृताः

<sup>6.)</sup> My, reads आनन्द for अनन्त्य

<sup>8.)</sup> Tpt omits महा

<sup>1.</sup> Tpt reads दित्यर्थेनेश्वर्यम् 2. Ad adds इति

<sup>3.</sup> Tpt reads प्रथमसङ्करपम्

<sup>4.</sup> Tpt reads मखिलम् 6. Except My, & Tpt others read 5. Tpt reads यथाईमनो एतद्वपं च

पञ्च जातं चित्रे कर्मणि तत्तज्ञात्यनुरूपेण तत्तदिधकारानुरूपे कर्मणि लौकिके व्यापारे वैदिके वा अनुष्ठाने नियच्छन् नियोक्तुकामः सकृदीक्षणदीक्षणेन सकृदीक्षणरूपदीक्षया सङ्कृत्येन सद्यः कृमिद्रुहिणभेदं ब्रह्मादिपिपीलिकान्तमाविश्चकर्थ आविर्भूतं चकर्थ। अथवा अभेदं पक्षपातभेदशून्यं वैषम्यनैर्घृण्यशून्यमिति यावत् ।। 53 ।।

सम्प्रति शक्त्यवस्थानं<sup>7</sup> सङ्कल्पमनुसन्धत्ते<sup>8</sup> । अस्तमिति -

अस्तं यदुद्यदुपचाय्यपचायि चैव -मीशं दरिद्रमथ जङ्गममप्यनीहम्<sup>9</sup> । विश्वं विचित्रमविलक्षणवीक्षणेन विक्षोभयस्यनबधिर्वत शक्तिरैशी ।। 54 ।।

हे ईश! अविलक्षणवीक्षणेन एकरूपसङ्कल्पेन विश्वं विचित्रं नानाप्रकारं विक्षोभयिस परिणामयिस । तथा हि ऐशी ईश्वरसम्बन्धिनी शक्तिरनव¹धिरनन्ता बत आश्चर्य-विक्षोभप्रकारमेवाह - अस्तं नाशं यत् प्राप्नुवत् उद्यत् उत्पद्यमानं² यदिति इण् गताविति धातोः शतृन्तं³ पदम् उपचािय विधिष्णु अपचािय क्षयिष्णु ईशम् ईड्यम् अनीहं⁴ निश्चे-प्टम् । अगन्तृ⁵ इति पाठेऽप्ययवमेवार्थः । श्लोकद्वयेऽपि सङ्कल्पस्यैकरूपत्वं पक्षपातः। कर्ममूलं च जगद्वैचित्रचमिति विविक्षितम् ।। 54 ।।

सम्प्रति निरङ्कुशस्वातन्त्रचमनुसन्धत्ते - रूपप्रकारमिति -

रूपप्रकारपरिणामकृतव्यवस्थं विश्वं विपर्यसितुमन्यदसच्च कर्तुम् । क्षाम्यन् स्वभावनियमं किमुदीक्षसे त्वं स्वातन्त्र्यमैश्वरमपर्यनुयोज्यमाहुः ।। 55 ।।

परस्परविलक्षणपृथिव्यादितत्तद्रूपेण रूपरसगन्धस्पर्शादिप्रकारेण तत्तद्व्यवस्था<sup>6</sup>रू-परूपपरिणामेन च कृतव्यवस्थम् प्राप्तमर्यादं परस्परविलक्षण

<sup>7.</sup> Md, & Tpt read शक्तावस्थापन्नम्

<sup>8.</sup> Ad adds स्व to सङ्कल्पम्

<sup>9.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read अनिङ्गं for अनीहम्

<sup>1.</sup> Tpt reads निरवधि for अनवधि

<sup>3.</sup> All except Ad read तत्र तं for शतृन्तम्

<sup>5.</sup> Ad reads अनीहमिति for अगन्तृ इति

<sup>2.)</sup> All except My read उद्यमानम्

<sup>4.)</sup> Ad reads अनिङ्गं for अनीहम्

<sup>6.)</sup> All except Ad read तत्तदवस्था

स्वभाविमिति यावत् । अथवा रूपशब्देन धर्मी<sup>7</sup> विवक्ष्यते । प्रकारशब्देन धर्मः । पृथिव्यादिधर्मि<sup>8</sup>परिणामेन रूपादिधर्मपरिणामेन चेत्यर्थः । एतादृशं<sup>9</sup> विश्वं विपर्यसितुं<sup>10</sup> विपर्यस्तं कर्तुं तत्त्वान्तर-वेषेण धर्मं, धर्मान्तरवेषेण पुराणत्वेन विपरिणमियतुं इदं विश्वमन्यत्कर्तुंमन्यथासिन्न- वेशं कर्तुं अकाले संहर्तुं च क्षाम्यन् समर्थः सन्नपि स्वभाविनयमं पृथिव्याः पृथिवीस्वभाव-नियममेव रूपादेश्च तत्तत्स्वभाविनयममेव किमुदीक्षसे अनुवर्तसे किमर्थं परिपालयसी-त्यर्थः । तथा हि ऐश्वरं ईश्वरत्वप्रयुक्तं स्वातन्त्रचं अपर्यनुयोज्य<sup>11</sup>मिनयाम्यमाहुर्ब्रह्म-वादिनः। स्वतन्त्रस्येश्वरस्य तत्तत्पदार्थस्वाभावानुवर्तनेऽपि न तत्स्वरूपहानिः<sup>1</sup>। तस्य स्वातन्त्रचात्मकत्वात् ।। 55 ।।

सम्प्रति तेजोऽनुसन्धत्ते - संवर्तेति -

संवर्तसंवृत<sup>2</sup>करस्य सहस्ररश्मे - रुस्रं तिमस्रयदजस्रविहारि हारि<sup>3</sup> । नित्यानुकूलमनुकूलनृणां परेषा - मुद्देजनं च तव तेज उदाहरन्ति ।। 56 ।।

प्रलयकालप्रवृद्धं किरणस्य उस्रं किरणं तमिस्रमन्धकारं कुर्वस्तिरस्कुर्वदिति यावत्। अनुकूलनृणां स्वभक्तानां परेषां शत्रूणाम् अजस्रं विहारि सर्वदा प्रसारहारि अथापि विहारि मनोहारि ।। 56 ।।

औदार्यं वर्णयति - नैवेति -

े नैव ह्यवाप्तमनवाप्तमिहास्ति यस्य सत्तापि तस्य तव वीक्षणतः प्रजानाम् । सम्पत् तु किं पुनरतो<sup>7</sup> न वदान्यमन्यं मन्ये त्वमेव खलु मन्दिरमिन्दिरायाः ।। 57 ।।

<sup>7.</sup> All except Ad read धर्मो

Tpt reads धर्म for धर्मि
 Ad omits विपर्यसितुम्

<sup>9.</sup> My omits from एतादृशं to परिपायसीत्यर्थः

<sup>11.</sup> All except Ad read पर्यनुर्योज्यमाहुर्ब्रह्मवादिनः

Ad omits तत् Except Tpt all read स्वातन्त्रय for स्वरूप
 P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read संभृत for संवृत 3.) Md<sub>1</sub> omits हारि

<sup>4.</sup> Md, & Ad read तमिस्रयदन्धकारम् 5.) All except My read प्रसारि for सर्वेदा प्रसारहारि

यस्य तवेतः पूर्वमनवाप्तमितः परमुपायान्तरा<sup>8</sup>नुष्ठानेनावाप्यं वस्तु नैव ह्यस्ति प्राणिनां सत्तास्वरूपलाभोऽपि तस्य तव कटाक्षसम्पर्कात्<sup>9</sup> तव सम्पत् किं पुनः किमु वक्तव्यम् । तत्र हेतुः त्वमेव खलु श्रीनिवासः । अतोऽन्यं पुरुषं वदान्यमुदारं न मन्ये ।। 57 ।।

इतः परं कृपामनुसन्धत्ते - पापैरिति -

पापैरनादिभवसम्भववासनोत्थे र्दुःखेषु यः खलु मिमङ्क्षति हन्त जन्तुः ।
 तं केवलं तु कृपयैव समुद्धरिष्यं स्तद्दुष्कृतस्य ननु निष्कृतिमात्थ शास्त्रैः ।। 58 ।।

अनादिसंसारजनितदुर्वासनोत्थैः पापैः पापकर्मभिः मिमङ्क्षिति मञ्जनं कर्तुमिच्छति। निष्कृतिं प्रायश्चित्तं आत्थ ब्रवीषि । मन्वादिमुखेन शास्त्रप्रवृत्तिस्त्वत्कृपामूलेति भावः ।। 58 ।।

शास्त्रैरनादिनिधनैः समृतिभिस्त्वदीय -दिव्यावतारचिरतैः शुभया च दृष्ट्या । निःश्रेयसं यदुपकल्पयसि प्रजानां सा त्वत्कृपाजलिधतल्लजवेल्लितश्रीः ।। 59 ।।

शास्त्रैरित - शास्त्रैः श्रुतिभिः अनादिनिधनैः अपौरुषेयैः शुभया दृष्ट्या जाय-मानकटाक्षेण । तदुक्तं - "जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्मधुसूदनः । सात्त्विकः स तु विज्ञेयः स वै मोक्षार्थिचिन्तकः" (भारतम् - मोक्षधर्मपर्वम्,358.73) एभिरुपायैः प्रजानां मोक्षमुपकल्पयसीति यत् सा तव कृपासमुद्रश्रेष्ठवेल्लितातिशया । तल्लजं प्रशस्तं वेल्लि-तमुत्कूलम् ।। 59 ।।

क्वचिन्क्वचिद्धाग्यहीनेषु कृपासङ्कोचमनुसन्धत्ते - है हन्तेति -

<sup>8.</sup> All except Ad omit अन्तर in उपायान्तर 9.) Except My2 others read वीक्षणतः for संपर्कात्

<sup>1.</sup> P, & P2 read allerin for allerin

है हन्त जन्तुषु निरन्तरसन्ततात्मा पाप्मा हि नाम वद कोऽप्यमचिन्त्य शक्तिः<sup>2</sup>। यस्त्वत्कृपाजलिधमप्यतिवेल्लखेल -मुल्लङ्घयत्यकृत भासु<sup>3</sup>रभागधेयान् ।। 60 ।।

है हन्तेति<sup>4</sup> निपातसमुदायो विस्मये । हे हरे त्वमिव नीरन्ध्रव्याप्तस्वरूपः त्वमि-वाचिन्त्यशक्तिरयं पाप्मा को हि नाम वद त्वयाप्य<sup>5</sup>निर्वचनीय इत्यर्थः । यः<sup>6</sup> पाप्मा अकृ-तमसंपादितं भास्कर<sup>1</sup>मुञ्जलं भागधेयं भाग्यं येषां ते । अतिवेल्लखेलं अतिक्रान्ततीर-वेल्लनं च त्वत्कृपाजलिधमप्यतिलङ्घयति । द्विकर्मकप्रयोगोऽयम् 11 60 11

सम्प्रति कृपायाः सन्धुक्षणीं 2 क्षान्तिमनुसन्धत्ते - यद्ब्रह्मोति -

यद्ब्रह्मकल्पनियुतानुभवेऽप्यनाश्यं तत्किल्बिषं सजित जन्तुरिह क्षणेऽर्धे 3। एवं सदा सकलजन्मसु सापराधं क्षाम्यस्यहो तदभिसन्धिविराममात्रात् ।। 61

नियुतं लक्षं तदभिसन्धिविराममात्रात् इतः परं पापं न करिष्यामीति पापाभिसन्धि-विराममात्रात् क्षणार्ध इति ब्रह्महत्यादीनां क्षणार्धमात्रसाध्यत्वात्। अहो इत्यार्थे<sup>5</sup> इयं क्षान्तिः तवैवासाधारणीति भावः 116111

पुनरिप विषय<sup>6</sup> विशेषप्रवर्धमानां क्षान्तिं वात्सल्यं चानुसन्धत्ते - क्षान्ति इति -क्षान्तिस्तवेयमियती महती कथं नु मुह्येदहो त्वयि कृताञ्जलिपञ्जरेषु । इत्थं स्वतो निखिलजन्तुषु निर्विशेषं वात्सत्यमुत्सुकजनेषु कथं गुणस्ते<sup>7</sup> ।। 62 ।।

त्वयाप्यनिर्वचनीय इत्यर्थः 6.) My, omits यः

<sup>2.</sup> Md, worm eaten from शक्तिः to अकृत 4. Ad omits from है हन्वेति to अकृतमसंपादितम

<sup>3.)</sup> Tpt, My read भास्वर for भासुर

<sup>5.)</sup> My, reads त्वयाप्यशक्यनिर्वचनमिति भावः for

<sup>1.</sup> Tpt & My read भासुर for भास्कर 2.) Tpt reads सन्धुक्षिणीं for सन्धुक्षणीम

<sup>3.</sup> P, & P, read क्षणार्धे 4.) Except Tpt all omit नियुतं लक्षं तदिभसन्धिविराममात्रात्

<sup>5.</sup> Tpt omits इत्याश्चर्ये Md,, Md, & Ad omit इत्याश्यं 6. ) All except Ad omit विषय

<sup>7.</sup>Tpt reads गुणास्ते

ब्रह्म कल्पनियुतानुभवेऽप्यनाश्यापराधविषयत्वादिति इयत्प्रमाणा महती सर्वजन्तुषु व्यापिनी तवेयं क्षान्तिः । त्विय विषये कृताञ्जलिपञ्जरेषु कथं नु मुह्येत् कथं नु विवशा स्यात् । इत्थमनेन प्रकारेण निखिलजन्तुषु निर्विशेषपक्षपातं ते वात्सत्यं गुणः उत्सुक जनेषु अनुरक्तजनेषु कथं गुण इत्येकं पदं किंविधो गुणः अतिक्रान्तमर्यादो गुण इत्यर्थः ।।62।।

पुनरप्यति कान्तमर्यादं वात्सल्यमनुसन्धत्ते - विश्वमिति -

विश्वं धियैव विरचय्य<sup>2</sup> निचाय्य भूयः
सञ्जहृषः सित समाश्रितवत्सलत्वे ।
आजग्मुषस्तव गजोत्तमबृंहितेन
पादं पराममृशुषोऽपि च का मनीषा ।। 63 ।।

विश्वं धियैव सङ्कल्पेनैव विरचय्य उत्पाद्य निचाय्य संवर्ध्य सञ्जह्णः संहृतवतः तव आश्रितवत्सलत्वेऽनुद्भृते सित नक्र³ग्रस्तचरणस्य गजोत्तमस्य वृंहितेन गर्जितेनातित्वरया आजग्मुषस्तव⁴ आगतवतः । तद्वेदनोपशमनार्थं पादमपि पराममृशुषः परामृष्टवतश्च तव का मनीषा कोऽभिप्रायः तदानीं तवाभिप्रायो दुर्जेय इत्यर्थः । सृष्ट्यादिकर्तुस्तत्रैव स्थित्वा रिक्षतुं शक्तस्य तव सामर्थ्यं क्व गतम् । वात्सल्येनाभिभूतं वेति भावः । सञ्जहृष इत्यादि क्वसुप्रत्ययान्तं पदम् ।। 63 ।।

पुनरपि वात्सल्यमनुसन्धत्ते - य इति -

यः कश्चिदेव यदि किञ्चन हन्त जन्तु र्भव्यो भजेत भगवन्तमनन्यचेताः ।
तं सोऽयमीदृश इयानिति वाप्यजान द्धै वैनतेयसममप्युररीकरोषि ।। 64 ।।

जात्या गुणैः कर्मभिरुत्कृष्ट अपकृष्ट इति वा यः कश्चिदेव प्राणी भव्यः कुशलस्वभावः अनन्यचेताः सन् भगवन्तं किञ्चन अल्पमपि यदि भजेत तमि

<sup>8.)</sup> Except My all omit ब्रह्म 9.) Tpt read असकृत

<sup>1.</sup> My & Ad omit अतिक्रान्तमर्यादम् 2.) Tpt reads विचरस्य 3.) Tpt reads नक्रमग्रस्त 4. All except Ad omit तव 5.) Ad omits इत्यर्थः

सोऽयं जात्या उत्कृष्टः अपकृष्टः इति वा ईदृशः इति वा गुणैरुपकृष्टः अपकृष्टः इति वा स इयानिति वा अजा-नन् अविचारयन् वैनतेयसममङ्गीकरोषि। वैशब्दः प्रसिद्धौ । है इति पाठेऽपि स एवार्थः। हन्त इति हर्षे । यावत् सङ्कल्पं या हर्षवर्धनमिति भावः ।। 64 ।।

पुनरिः वात्सल्यम् । औदार्यं चानुसन्धत्ते - त्विदिति -

त्वत्साम्यमेव भजतामभिवाञ्छिस त्वं -तत्सात्कृतैर्विभवरूपगुणैस्त्वदीयैः । मुक्तिं ततो हि परमं तव साम्यमाहुः त्वद्वास्यमेव हि परं विदुषां तु तेषाम् ।। 65 ।।

यतः कारणात् तत्सात्वृत्तैर्भक्त<sup>2</sup>जनसात्वृत्तैस्त्वदीयैर्विभवादिस्त्वत्साम्यमेव वाञ्छिसे<sup>3</sup> ततः कारणात् परमं साम्यमेव मुक्तिमाहुः । त्वया भक्तानां वेयत्वेनाभिमतत्वात् सैव मुक्तिरित्यर्थः। तव मनोरथस्तावदेतादृशः भक्तानां त्वपर<sup>5</sup> इत्याह - त्वहास्यमिति । विदुषां शेषशेषिभावमीशेशितव्यभावं च जानतां तेषां त्वहास्यमेव परमभिमतं न तु साम्यमित्यर्थः ।। 65 ।।

इदानीं वात्सल्यमौदार्याभ्यामतिशायितं वर्धमानं सौशील्यमनुसन्धत्ते - महतो मन्दैः सह नीरन्ध्रेण संश्लेषः सौशील्यम् । तद्वै इति -

तद्वै तथास्तु कतमोऽयमहो स्वभावो यावान् यथाविधगुणो भजते भवन्तम् । तावांस्तथाविधगुणां <sup>6</sup>स्तदधीनवृत्तिः संक्षिष्यसि त्वमिह तेन समानधर्मा ।। 66 ।।

समानैश्वर्य-समान<sup>7</sup>रूप-समानगुणप्रधानवाञ्छा तथा स्यात्। यस्तु यावान् यादृश-धर्मा यथाविधगुणो भवन्तं भजते भवत्परतन्त्रवृत्तिर्भवति त्वं तु<sup>8</sup> तावांस्तथाविधगुणस्त-त्परतन्त्रवृत्तिः तत एव तेन समानधर्माः सन् तं

<sup>6.</sup> All except Tpt read अति वात्सल्यं सर्वेषाम्

<sup>1.</sup> Ad reads वात्सल्यौदर्यादिक्रमम्

<sup>3.</sup> Tpt reads वाञ्छति

<sup>5.</sup> Ad omits त्वपर इत्याह

<sup>7.</sup> Ad omits समान

<sup>2.</sup> Except My, all read भजनसात्कृती

<sup>4.</sup> Tpt reads भक्तानां विधेयत्वेन

<sup>6.</sup> P, & P, read गुण

<sup>8.</sup> Tpt omits तु

संश्लिष्यसि<sup>9</sup> सङ्गच्छसे । अयं स्वभावः कतमः कीदृशः । अहो आश्चर्ये । इतरदेवतास्वसंभावितस्त्वदसाधारण<sup>10</sup> इति भावः । एतच गोपालनादिष् प्रसिद्धम् ।। 66 ।।

इतः परं स्वमनोरथमाविष्कुर्वन् पत्नीपरिजनपरिच्छदसहितं श्रीवैकुण्ठनाथमभि-ष्टौति - नीलेति -

नीलाञ्जनाद्रिनिभमुन्नसमायताक्ष माजानुजैत्रभुजमायतकर्णपाशम् श्रीवत्सलक्षणमुदारगभीरनाभि पश्येम देव शरदश्शतमीदृशं त्वाम् ।। 67 ।।

श्रीवैकुण्ठनाथो नीलवर्ण इति प्रसिद्धिः । उन्नसमुन्नतनासिकं<sup>2</sup> उदारमूर्जितं शतं शरद इति "कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगे" (अ.2.3.5.) द्वितीया<sup>3</sup> । सदेवेत्यर्थः<sup>4</sup> । ईदृशं पूर्वोक्तप्रकारम् ।। 67 ।।

अम्भोरुहाक्षमरविन्दनिभाङ्ग्रियुग्म माताम्रतामरसरम्यकराग्रकान्ति भुङ्गालकं भ्रमरविभ्रमकायकान्ति पीताम्बरं वपूरदस्तव संस्तुयामः ।। 68 ।।

अम्भोरुहाक्षमिति - भृङ्गालकं भ्रमरसदृशालकं भ्रमरस्य<sup>5</sup> विभ्रमःकायकान्ति भ्रमरविभ्रमं आकाशे भ्रमणं आकाशे परिस्फूरणं भ्रमरकान्तीत्यर्थः भ्रमरभ्रान्तिजनककायकान्ति निमित्तमध्यमपदलोपिसमासः। कायशब्देनावयवो विवक्ष्यते। अदः शब्दान्नपुंसकं द्वितीयैकवचनं, संस्तुयाम इति ष्टृञ् स्तुताविति धातोर्लिङि उत्तमपुरुषबहुवचनम् । परिचिनुयामेत्यर्थः 116811

#### भ्रविभ्रमेण मृदुशीतविलोकितेन मन्दस्मितेन मधुराक्षरया च वाचा ।

9. Ad reads समाश्लिप्यसि

10. All except Ad read त्वत्साधारण

1. Tpt omits परम्

2.) Tpt reads नाशिकम 3.) Ad omits द्वितीया

<sup>5.)</sup> Except My all omits स्य in भ्रमस्य 4. Ad reads सर्वेदत्यर्थः Md, reads सदेवेत्यर्थः 7.) Tpt omits सम् 6. My, reads अदः इति अदसो नपुंसैकवचनम् and omits द्वितीयैकवचनम्

# प्रेमप्रकर्षपिशुनेन विकाशिना<sup>8</sup> च सम्भाविषयसि कदा मुखपङ्कजेन ।। 69 ।।

भूविभ्रमेणेति - भूविभ्रमेणेत्यादित्रयं मुखविशेषणं स्वतन्त्रं वा अभिप्रेतार्थसूचकेन भूविलासेन मृदु अघोरं स्निग्धं वा शीतमाप्यायकं पिशुनेन सूचकेन सम्भाविषयसि च<sup>2</sup> ।। 69 ।।

वज्राङ्कुशध्वजसरोरुदृशङ्खचक्र मत्सीसुधाकलशकल्पकल्पिताङ्गम् । त्वत्पादपद्मयुगलं विगलत्प्रभाद्भि -र्भूयोऽभिषेक्ष्यति कदा नु शिरो मदीयम् ।। 70 ।।

वजाङ्कुशिति - मत्सी $^3$  मत्स्यस्त्री ''योपधप्रतिषेधे हयगवयमत्स्यमनुष्याणां प्रतिषेध'' (अ.वा. 2495) इति ङीष् । कल्पकः कल्पवृक्षः । वज्रादिभिः किल्पितं चिह्नं $^4$  सार्वभौम-लक्षणिमदं विगलत्प्रभाभिः $^5$  भूयो अतिशयेन कदा पादयोः प्रणमामीति प्रार्थना । । १७०। ।

त्रैविक्रमक्रमकृताक्रमणित्रलोक मुत्तंसमुत्तममनुत्तममु<sup>6</sup>क्तिभाजाम् ।
नित्यं धनं वद<sup>7</sup> कदा हि मदुत्तमाङ्ग मङ्गीकरिष्यति चिरं तव पादपद्मम् ।। 71 ।।

त्रैविक्रमेति - त्रिविक्रमसंबन्धिनस्त्रैविक्रमाः । ते च<sup>8</sup> ते क्रमाश्च, क्रमाः पादविन्यासास्तैः कृताक्रमणत्रिलोकं उत्तंसं शिरोभूषणं चिरं सर्वदा ।। 71 ।।

उन्निद्रपत्रशतपत्रसगोत्रमन्त र्लेखारविन्दमभिनन्दनमिन्द्रियाणाम् ।
मन्मूर्धि हन्त करपल्लवतल्लजं ते
कुर्वन् कदा कृतमनोरथियथते<sup>9</sup> कम् ।। 72 ।।

<sup>8.)</sup> P, & P, read विकासिना

<sup>1.</sup> Ad omits स्निग्धं वा
2.) My2 adds कृतार्थियप्यसि 3.) Ad omits from मत्सी to डीष्
4.) Tpt reads कत्पितचिह्नम्
5.) Ad adds निस्सीमप्रमृभिः प्रभाभिः before भूयो 6.) P1 & P2 read व्यक्ति for मुक्ति
7.) P1 & P2 read मम for वद 8.) Ad omits from ते to क्रमाः
9.) P1 & P2 read यिष्यसे माम्

उन्निद्रेति - पत्रदलं शतपत्रं पद्मं सगोत्र<sup>1</sup> बान्धवः लेखारिवन्दं रेखारूपं पद्मं स्वस्य दर्शनेनेन्द्रियाणां<sup>2</sup> आप्यायकम्, तल्लजं प्रशस्तं कृतमनोरथिययते<sup>3</sup> ।। 72 ।।

आङ्गी निसर्गनियता त्विय हन्त कान्ति -नित्यं तवालिमयमेव तवाप्यथान्या । वैभूषणी भवति कान्तिरलन्तरां सा है पुष्कलैव निखिलापि भवद्विभूतिः ।। 73 ।।

आङ्गीत - आङ्गी अङ्गेषु भवा निसर्गनियता स्वाभाविकीति यावत् । इयमेव तव शोभा या नित्यं सर्वदा अलं पर्याप्ता । अथापि विभूषणसंबन्धिनी सा कान्तिरलन्तरां अत्यन्तपर्याप्ता तथापि भवद्विभूतिः सर्वा एकैकापि पुष्कलेत्यर्थः । सर्वे च मङ्गलमुशन्ति हि मङ्गलानामिति क्वचित्पाठः। तदानीमयमर्थः । तथा हि लोके मङ्गलानां वस्तूनां सम्बन्धि सर्वमिपि मङ्गलमुशन्तीति ।। 73 ।।

श्रीवत्सकौस्तुभिकरीटललाटिकाभिः केयूरहारकटकोत्तमकण्ठिकाभिः<sup>11</sup> । उद्दामदाममणिनूपुरनी<sup>12</sup>विबन्धे -र्भातं<sup>13</sup> भवन्तमनिमेषमुदीक्षिषीय ।। 74 ।।

श्रीवत्सेति - ललाटिका ललाटालङ्कारः केयूरम् अङ्गदं कण्ठिका कण्ठालङ्कारः उद्दामदाम प्रशस्तं दाम वैजयन्तीति यावत् । पट्टबन्धः उदरबन्धः । नीवि<sup>14</sup>बन्धैरिति पाठे स एवार्थः । अनिमेषं निर्निमेषं उदिक्षिषीय पश्येम

1. Tpt reads सवान्धवः

<sup>3.</sup> My, adds प्राप्त मनोरथ करिष्यते

<sup>5.</sup> Tpt reads अङ्गी for आङ्गी

<sup>7.</sup> Ad reads तथा हि for तथापि

<sup>8.</sup> My adds अपि after सर्वा Ad omits from एकैकापि to इत्यर्थः

<sup>9.</sup> Ad omits लोके 11. P, & P, read कर्णिकाभिः

<sup>14.</sup> Tpt reads नीवीवन्धैः

<sup>2.</sup> My, read स्पर्शणेन for दर्शनेन

<sup>4.</sup> P, & P, read तथाऽपि चान्या for तथाप्यथान्या

<sup>6.</sup> Ad omits तव

<sup>10.</sup> Md, omits वस्तूनां सम्बन्धि सर्वमपि

<sup>12.</sup> P, & P, read पट्टबन्धः

<sup>13.</sup> P, & P, read भान्तम्

<sup>15.</sup> My, omits निर्निमेषम् उदीक्षिषीय

ऐन्दीवरी क्वचिदिप क्वचि<sup>1</sup>दारिवन्दी चान्द्रातपी क्वचन च क्वचनाथ हैमी । कान्तिस्तवौढपरभागपरस्परश्रीः पार्येत पारणियतुं किमु चक्षुषोर्मे ।। 75 ।। ऐन्दीवरीति -

कृष्णतारकाया<sup>2</sup>मैन्दीवरी इन्दीवरसम्बन्धिनी देहकान्तिर्वा<sup>3</sup> नेत्रयोरारिवन्दी<sup>4</sup> मुखदन्तेषु चान्द्रातपी क्वचन च भूषणेषु हैमी ऊढा प्राप्तः परभागो वर्णोत्कर्षो यस्यां सा तादृशी श्रीर्यस्याः सा तथोक्ता । एतादृशी कान्तिर्मे चक्षुषोः पारणियतुं पारणां कारियतुं पार्येत उपेक्षेत किमु इयमपि प्रार्थना सम्भावना वा<sup>5</sup> क्वचन अथ<sup>6</sup> हैमीति पदच्छेदः ।।75।।

त्वां सेवितुं जलजचक्रगदासिशार्ज्ज - स्तार्क्ष्येण सैन्यपतिनानुचरैस्तथान्यैः । देव्या श्रिया सह वसन्तमनन्तभोगे अभुञ्जीय सञ्जलिरसङ्कुचिताक्षिपक्ष्मा ।। 76 ।।

त्वामिति - तथान्यैश्चण्डंप्रचण्डादिभिर्दिव्यपारिषदैः असङ्कुचिताक्षिपक्ष्मा निर्निमे-षनेत्रपक्ष्मा भुञ्जीय अनुभवेयम् "भुजोऽनवने<sup>9</sup>" (अष्टा.1.3.66.) इत्यात्मनेपदम् । अयमेव<sup>10</sup> परब्रह्मानन्दानुभवः ।। 76 ।।

कैङ्कर्यनित्यनिरतैर्भवदेकभोगै -र्नित्यैरनुक्षणनवीनरसार्द्रभावैः । नित्याभिवाञ्छितपरस्परनीचभावै -र्मद्दैवतैः परिजनैस्तव सङ्गमीय<sup>11</sup> ।। 77 ।।

 $<sup>1.</sup>P_1 & P_2$  read क्वचनारविन्दी

<sup>2.</sup> Ad adds कान्तिः after काया

<sup>3.</sup> Ad adds दिव्य before देहकान्तिः

<sup>4.</sup> Ad reads नेत्रे अरविन्दी

<sup>5.</sup> Tpt reads या for वा

<sup>6.</sup> Ad reads च for अथ

<sup>7.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read शाईं

<sup>8.</sup> P & P reads लसन्तम्

<sup>10.</sup> Ad omits अयमेव परब्रह्मानन्दानुभवः

<sup>9.)</sup> My, omits भुजोऽनवने

<sup>11.)</sup> P. & P. & Ad read सङ्गसीय

केड्स्येति - नित्यकेड्स्यनिरतैः नित्येः नित्यसिद्धेः पुरुषेः सर्वेश्वरवद¹सृष्टं संसारगन्धा² नित्यसिद्धाः पुरुषाः सन्ति तथा च श्रुतिः -"तिद्धष्णोः परमं पदम्, सदा पश्यन्ति सूरयः, दिवी व चक्षुराततम्" (कठो.3.9.) दिवि आकाशे किरणेराततं चक्षुः सूर्यमण्डलं सूर्यमण्डलमिव स्थितं तत्प्रसिद्धं विष्णोः परम उत्कृष्टं स्थानं पश्यन्ति साक्षात्कुर्वन्तीत्यर्थः। अत्र सदा पश्यन्तीत्यनेन मुक्तव्यावृत्तिः। तेषां सदा दर्शनाभावात् । अनुक्षणनवीनर-सार्द्रभावैः³ क्षणे कृतनकेङ्कर्यरसेन ब्रह्मानन्दानुभवरसेन वा आर्द्रहृदयैर्नित्याभिवाञ्छितपरस्परनीचभावैः सर्वेषामिप सर्वेश्वरात्मकतया सर्वेश्वरं प्रीति¹रूपतया च सर्वे-श्वररूपंपरस्परनैच्यं नित्याभिवाञ्छितमित्यर्थः। मद्देवतैः ममोपास्यैः तव परिजनैः सङ्गमीयं सङ्गतो भवेयम् । आशीर्लिङ उत्तमैकवचनम् ।।

यत्किञ्चिदुञ्चलिमदं यदुपाख्ययाहुः सौन्दर्यमृद्धिरिति यन्महिमांशलेशः । नाम्नैव यां श्रियमुशन्ति यदीयधाम त्वामामनन्तियतमा यततां<sup>9</sup> च सिद्धिः ।। 78 ।।

यत्किञ्चिदिति - अत्र श्लोकत्रयं कुलकम् - लोके यत्किञ्चिदुञ्चलं ऊर्जितं वस्तु इदं यदुपाख्यया यस्याः नाम्ना आहुः प्रशस्तं वस्तु श्रीशब्दपूर्वकं व्यपदिशन्तीत्यर्थः । स्त्रीषु 10 पुरुषेषु सौन्दर्यमृद्धिरिति प्रसिद्धम् वस्तु यस्याः कटाक्षमिहम्नः अंशलेशः अंशलवः यां श्रीरिति नाम्नैवोपदिशन्ति 11 इतरासां स्त्रीणां गुणक्रियासौन्दर्यादिभिरतिशयः 12, अस्यास्तु नाम्नैवेत्यर्थः यततां यतमानानां सिद्धिः पुरुषार्थप्राप्तिः । यतमेति यच्छब्दाद् इतमच् प्रत्यये कृते रूपम् ।। 78 ।।

<sup>1.</sup> Ad reads असंस्पृष्टसंसारगन्या for अस्पृष्टम्

<sup>3.</sup> My, omits अनुक्षणनवीनरसार्द्रभावैः

<sup>5.</sup> Ad reads इव for रूप

<sup>7.</sup> My<sub>2</sub> omits मद्देवतैः

<sup>9.</sup> P, & P, & Ad read यतमान for यततां च

<sup>11.</sup> Except My all read उशन्ति for उपदिशन्ति

<sup>12.</sup> Except Ad & My, others read अन्तरायः for अतिशयः

<sup>2.</sup> Tpt reads गन्ध for गन्धा

<sup>4.</sup> Except My2 all read प्रतिरूपतया

<sup>6.</sup> My, reads भावः for अर्थः

<sup>8.</sup> Ad reads सङ्गसीय

<sup>10.</sup> Ad reads स्त्रीपुरुषेषु

या वै त्वयाप्युदिधमन्थनयत्नलभ्या याऽन्तर्हितेति त्रिजगदुन्मथनोद्यतोऽभूः । या च प्रतिक्षणमपूर्वरसानुबन्धै -भविर्भवन्तमभिनन्दयते सदैव ।। 79 ।।

येति - त्वयापि सत्यसङ्कत्पेन सर्वशक्तिनापि यान्तिहितिति उत्तरश्रीरामायणे चैतत्प्र-सिद्धम् । प्रतिक्षणमपूर्व<sup>1</sup>शृङ्गरादिरसानुबन्धैभविर्विलासैः ।। 79 ।।

रूपश्रिया गुणगणैर्विभवेन धाम्ना भावेरुदारमधुरैश्चतुरैश्चरित्रैः । नित्यं तवेव सदृशीं श्रियमीश्वरीं तां त्वां चाञ्चितः परिचरेयमुदीर्णभावः ।। 80 ।।

रूपिश्रयेति - रूपिश्रया सौन्दर्यातिशयेन विभवेन ऐश्वर्येण धाम्ना तेजसा भावै-श्चित्तवृत्तिभिः उदारैः ऊर्जितैः, मधुरैः प्रियैः चरित्रैः आचारैः उदीर्णभावः उदारहृदयः ।। 80 ।।

या बिभ्रती स्थिरचरात्मकमेव विश्वं विश्वम्भरा परमया क्षमया क्षमा च । तां मातरं च पितरं च भवन्तमस्य व्युच्छन्तु रात्रय इमा वरिवस्यतो मे ।। 81 ।।

येति - बिभ्रतीति शत्रन्तं स्त्रीलिङ्गं<sup>2</sup> पदम् । यतो विश्वं<sup>3</sup> विभर्ति अतो विभ्वम्भरा यतः परमया क्षान्त्योपलक्षिता अतः क्षमेति च प्रसिद्धा<sup>4</sup> । विश्वस्थतः शुश्रूषमाणस्य मे इमा रात्रयः व्युच्छन्तु व्युष्टाः स्युः प्रभाताः<sup>5</sup> स्युरित्यर्थः । रात्रय इति कालमात्रोपलक्षणं मुक्तिदशायां रात्रीणामभावात् ।। 81 ।।

भावैरिति -

## भावैरुदारमधुरैर्विविधैर्विलासे -र्भूविभ्रमस्मितकटाक्षनिरीक्षणैश्च

Except My<sub>2</sub> all read प्रतिलक्षण for प्रतिक्षणम्

<sup>3.</sup> Ad omits विश्वम्

<sup>5.</sup> Ad reads प्रभूता for प्रभाताः

<sup>2.</sup> Tpt omits स्त्री

<sup>4.</sup> Ad omits प्रसिद्धा

# या त्वन्मयी त्वमपि यन्मय एव सा मां लीला<sup>1</sup> नितान्तमुररीकुरुतामुदारा ।। 82 ।।

भावैश्वित्तवृत्तिभिः त्वन्मयी सर्वात्मना त्वत्त्वरूपा त्वदधीनवृत्तिर्वा । त्वमि यन्मय एवं । यत्त्वरूपो यदनुवर्तनपरो वा । भगवतीलीला प्रायेण परमपदैकनिलयानामव-तारे<sup>2</sup> एवानुयायिनी ।। 82 ।।

भावैरनुक्षणमपूर्वरसानुविद्धै -रत्यद्धतैरभिनवैरभितोद्य<sup>3</sup> देवीः । भृत्यान् यथोचितपरिच्छदिनो यथार्हं -सम्भावयन्तमभितो भगवन्! भवेयम् ।। ८३ ।।

भावैरिति - देवीरिति बहुवचनम् । अभितो भवेयम् अनेकशरीरपरिग्रहेण वा स्वरूपाभिप्रायेण वा इयं कृत्स्नमनोरथोपसंहारेण प्रार्थना ।। 83 ।।

इतः परं स्वदोषमनुसन्धायएतादृशी प्रार्थना मम दुर्घटानुचिता चेति स्वात्मानं विगर्हमाणो विषीदति - हा हन्तेति -

हा हन्त हन्त! हतकोऽस्मि खलोऽस्मि धिङ् मां मुह्यन्नहो! अहमिदं किमुवाच वाचा । त्वामङ्ग! मङ्गलगुणास्पदमस्तहेय -मास्मर्तुमेव कथमर्हति मादृशोऽहः 4 ।। 84 ।।

निपातसमुदायेनात्यन्तगर्हा द्योत्यते । हतकोऽस्मि नष्टोऽस्मि । खलः शठः । मुह्यन् शब्दादिविषयेषु भ्राम्यन्नहं वाचा अप्राप्तप्रार्थनारूपया किमुवाच किमवोचम् । उवाचेत्युत्तमैकवचनम्। अनर्हमवोचिमत्यर्थः । अङ्गेत्यव्ययमाभिमुख्यपरम् । एतादृशं त्वां मादृशः पापस्वरूपः कथं स्मर्तुमर्हिते वक्तुं प्राप्तुं च दूरत इत्यर्थः। आ इति विषादे। अहो अहमिति ''ओत्' (अष्टा.1.1.16.) इति प्रगृद्यसंज्ञायां प्रकृतिवद्भावः ।। ८४ ।।

<sup>1.</sup> P. & P., read नाला for लीला 2.) Ad reads निलया अवतारेऽप्यनुयायिनी

<sup>4.)</sup>  $P_1$  &  $P_2$  read मादृगंहः 5.) Ad omits from अवोचं to अर्हति 3.) P, & P, read अभिनन्द्य

<sup>6.</sup> Except My, all omit त in दूरत

संसारसमुद्रमग्ने अतिपापिष्ठे मयि त्वत्प्रयत्नोऽपि निष्फल इत्याह - अंह इति -

अंहः प्रसह्य विनिगृह्य विशोध्य बुद्धिं व्यापूय विश्वमिशवं जनुषानुबन्धम् । आधाय सद्गुणगणानिप नाहमर्ह - स्त्वत्पादयोर्यदहमत्र चिरं निमग्नः ।। 85 ।।

यद्यस्मात्कारणादहमत्र संसारे निमग्नस्ततः कारणात्त्वत्पादयोरहमनर्ह इत्यन्वयः । प्रसह्य बलात्कारेण निगृह्य नाशयित्वा विशोध्य³ प्रशोध्य⁴ जनुषानुबन्धं जन्मानुबन्धं⁵ सर्वमिशवं दुर्वासनां व्यापूय विशोधयित्वा व्याधूयेति पाठान्तरम् । अपनीयेत्यर्थः । सद्-गुणगणात् "अमानित्वमदम्भित्वमिहंसाक्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनम्" (भ.गी.13.7.) इत्यादि गीताशास्त्रोक्तमादाय संपाद्य अनर्हस्यापि मम त्वदङ्गीकारोऽस्ति चेदात्मोप-जीवनं स्यादिति पुनरुच्छ्वसित ।। 85 ।।

जानेऽथवा किमयमङ्ग! यदेव सङ्गा -दङ्गीकरोषि न हि मङ्गलमन्यदस्मात् । तेन त्वमेनमुररीकुरुषे जनं चे -न्नैवामुतो भवति युक्ततरो हि कश्चित् ।। 86 ।।

जाने इति - अथवा अनर्हपक्षस्तावदास्तां पक्षान्तरमस्तीत्यर्थः । अङ्गः! अहं किं जाने । त्वदङ्गीकारनिमित्तमुपायान्तरं न जाने इत्यर्थः । यदेव स्थावरं प्राणिमात्रं वा । केवलदयासङ्गादाचार्याभिमानसङ्गाद्वा समानदेशसङ्गाद्वा त्वया यादृच्छिकसङ्गाद्वा अङ्गी-करोषि अस्मादन्यन्मङ्गलं प्रशस्तं नास्ति तेन कारणेन त्वमेनं जनमुररीकुरुषे चेतमुतो जनाद्युक्ततरः कत्याणतरः । किश्चित्रैव भवति हि ।। 86 ।।

इतः परमङ्गीकाररहितस्य पापीयसः कथमङ्गीकारः सम्भवेदिति स्वदोषमनुस-न्धाय पुनर्विषीदति - यन्नामेति -

<sup>1.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read अनुबद्धम्

<sup>3.</sup> Ad reads संशोध्य for विशोध्य

<sup>5.</sup> Ad omits जन्मानुबन्धम्

<sup>7.</sup> Except My, & Tpt others read कल्पान्तरः

<sup>2.</sup> P, & P, read चिरान्निमग्नः

<sup>4.</sup> Ad omits प्रशोध्य

<sup>6.</sup> My & Tpt reads उजीवनं for उपजीवनम्

<sup>8.</sup> Ad reads पूर्व for परम्

यन्नाभवाम भवदीयकटाक्षलक्ष्यं । संसारगर्तपरिवृत्त<sup>2</sup>मतोऽगमाम । आगांसि ये खलु सहस्रमजस्रमेव जन्मस्वतन्त्र<sup>3</sup> हि कथं त इमेऽनुकम्पाः<sup>4</sup> ।। 87 ।।

गर्तो बिलम् । परिवर्तः परिवर्तनम् अगमामेतिलङ्कतमबहुवचनम् ।। ८७ ।। अथाप्याकिञ्चन्यातिशयेनाह<sup>5</sup> ''न धर्मनिष्ठोऽस्मि'' (स्तो.र.22.) इति न्यायेन केवलं एत्वत्कृपापात्रमित्यनुसन्धत्ते - सत्कर्मेति -

सत्कर्म नैव किल किञ्चन सञ्चिनोमि विद्याप्यवद्यरिहता न तु<sup>6</sup> विद्यते मे । किं च त्वदञ्चितपदाम्बुजभिक्तिहीनः पात्रं भवामि भगवन् भवतो दयायाः ।। 88 ।।

फलसङ्गकर्तृत्वपरित्यागपूर्वकं<sup>7</sup> भक्त्यङ्गभूतं सत्कर्म किञ्चनाल्पमपि न सञ्चिनोमि । अवद्यरहिता देहात्माभिमानशून्यप्रत्यगात्मानुसन्धानरूपा विद्या न विद्यते ।अनेन भक्त्य-ङ्गभूत कर्मयोग ज्ञानयोगाभाव उक्तः । अङ्गीभूता<sup>8</sup> भक्तिरपि नास्तीत्याह - किं चेति । अतः कारणात् केवलकृपापात्रं भवामीत्यर्थः ।। 88 ।।

अंहं न केवलं कृपापात्रं क्षमापात्रमपीति विज्ञापयति - किमिति -

किं भूयसा प्रलिपतेन यदेव किञ्चित् पापाह्नमल्पमुरु वा तदशेषमेषः । जानन् न वा शतसहस्रपरार्ध्यकृत्वो<sup>9</sup> योऽकार्षमेनमगितं भगवन्<sup>10</sup> क्षमस्व ।। 89 ।।

<sup>1.</sup> P, & P, read लक्षम्

<sup>3.</sup> P, & P, read अतन्महि for अतन्त्र हि

<sup>5.</sup> Md,, Md, & My, read अतिशयाहत

<sup>7.</sup> Except Tpt others read पूर्व

<sup>9.</sup> Tpt and P1 & P2 read परार्घ

<sup>2.</sup> P, & P, read परिवर्त

<sup>4.</sup> Ad, P1 & P2 read अनुक्त्याः

<sup>6.</sup> P1 & P2 read च for नु

<sup>8.</sup> Except Tpt others read अङ्गिभूता

<sup>10.</sup> P1 & P2 read कृपया for भगवन्

हा<sup>1</sup> हन्त हतकोऽस्मीत्यादिना भूयसा प्रलापेन किं प्रयोजनम् । अल्पं पापनामकं उर्वनल्पं वा उपपातक महापातकातिपातकानां अपि $^2$  मम शेषत्वेन शतकृत्वः सहस्र-कृत्वः परार्ध्यकृत्वः ज्ञानादज्ञानाच एषोऽहमकार्षम् । एनमगतिं<sup>3</sup> मां क्षमस्वेत्यर्थः । कृत्वसुच्प्रत्ययस्य शतसहस्रादिभिरन्वयः ।। ८९ ।।

भगवत्परिग्रहमूलमाचार्याभिमानः सोऽपि पापिष्ठे मयि इदानीमल्पप्रयोजन इति विषीदति - देवेति -

देवत्वदीयचरणप्रणय<sup>1</sup>प्रवीण -रामानुजार्यविषयीकृतमप्यहो मएाम् । भूयः प्रधर्षयति वैषयिको विमोहो मत्कर्मणः कतरदत्र समानसारम् ।। 90 ।।

प्रणयप्रवीणः विषयीकृत्यं तं मदीयोऽयमित्यभिमानविषयीकृतं भूयः अतिशयेन प्रधर्षयति अभिभवति मत्कर्मणः मत्पापस्य । अत्र संसारमण्डले समानसारं तुल्यबलम् ।। 90 ।।

इतः परं संसारदशामनुसन्धते । तत्र प्रथमं स्वकीयां गर्भदशामाह - गर्भेष्विति -

गर्भेषुनिर्भरनिपीडनखिन्नदेहः क्षोदीयसोऽतिमहतोऽप्यखिलस्य जन्तोः । जन्मान्तराण्यनुविचिन्त्य परः सहस्रा -ण्यत्राहमप्रतिविधिर्निहतश्चरा**मि** 

निर्भरनिपीडन<sup>7</sup>मनिर्बन्धपीडनम् । जन्मान्तराप्यनुविचिन्त्येति<sup>8</sup> गर्भदशायां जाति-स्मरणं गर्भोपनिषदि प्रसिद्धम् । तथा हि "मया परिजनस्यार्थे कृतं कर्म शुभाशुभम् । एकाकी तेन देह्येहं गतास्ते फलभागिनः । यदि योन्याः प्रमुञ्चामि तं प्रपद्ये महेश्वरम्। अशुभक्षयकर्तारं फलमुक्तिप्रदायकम्" (गर्भ.4.) इति । तथा श्रीविष्णुपुराणेऽपि "निरु-च्छ्वासः चैतन्यः स्मरन् जन्मशतान्यपि।

<sup>1.</sup> My2 omits from हा हन्त to प्रत्यप्रवीणः in verse no. 90

<sup>2.</sup> Except Ad others omit अपि मम शेपत्वेन 3. Except Tpt others read येनमगतिम्

<sup>5.</sup> Md, & Md, add प्रणः Ad adds प्रवणः 4. Tpt reads प्रलय for प्रणय 7. My, omits from निर्भर to पीडनम्

<sup>6.</sup> Except Ad others read विषयीकृतम्

<sup>8.</sup> Tpt reads राननुचिन्त्य चेति

आस्ते गर्भेऽतिदुःखेन निजकर्मनिबन्धनः" (वि.पु.) इति । तथा जातस्य ज्ञानभ्रंशोऽपि तत्रोक्तः । "विज्ञानभ्रंशमाप्नोति जातश्च मुनिसत्तमा" इति क्षोदीयसः क्षुद्रतरस्य कीटादेः। अतिमहतो गजादेः अप्रतिविधिः अप्रतिक्रियः। निहतः नष्टः ।। 91 ।।

जन्मदशां बाल्यदशां चानुसन्धत्ते - भूयश्चेति -

भूयश्च जन्मसमयेषु सुदुर्वचानि
दुःखानि दुःखमतिरिच्य किमप्यजानन् ।
मूढोऽनुभूय पुनरेव सुबालभावात्<sup>2</sup>
दुःखोत्तरं निजचरित्र किमत्र सेवे ।। 92 ।।

भूयः पुनरिप<sup>3</sup> जन्मसमयेषु सुदुर्वचानीति प्राणिनः दुःखान्यनुभूय दुःखमितिरच्य वर्जयित्वा अन्यत्किमप्यजानन् मूढः प्रसूतिव्यसनेन प्राप्तज्ञानभंशः सन् पुनरेव वालभावात् अमुत्र परलोकेऽपि दुःखप्रचुरं दुःखनिदानं निजचरित्रकं सेवे प्राप्नोमि । जन्मसमयेष्विति बहुवचनं स्वस्यानेकजन्मपरम्परानुवर्तनेन । । 92 ।।

यौवनदशामनुसन्धत्ते - भूयांसीति -

भूयांति भूय उपयन्विविधानि दुःखा न्यन्यच्च दुःखमनुभूय सुखभ्रमेण ।
दुःखानुबन्धमपि दुःखविमिश्रमत्यं
क्षुद्रं जुगुप्तितसुखं सुखमित्युपासे ।।ए 93 ।।

भूयः पुनरिप यौवने भूयांसि विविधानि साक्षाद् दुःखानि उपचयन् सुखसाधन-सम्पादनदशायामन्यच्चसुखसाधनं सम्पादनदुःखसुखभ्रमेणानुभूय दुःखानुबन्धकालान्त-रेऽपि दुःखाविनाभूतं दुःखविमिश्र<sup>1</sup>मननुभवदशायामिप दुःखसंभिन्नमत्यं स्वरूपतोऽत्यं क्षुद्रं क्षयिष्णुर्जुगुस्तितं सुखमध्यात्मविद्धिर्गिर्हितं

<sup>1.</sup> Tpt adds च after गजादेश

<sup>3.</sup> Except Ad others add जन्मसु after पुनरपि

<sup>5.</sup> Tpt reads पूर्वानु for पुनरेव

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>3</sub> & Tpt read बहुवचनात्

Tpt and P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read तु for सु
 Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read प्राणः Tpt reads प्राणेः

<sup>6.</sup> Ad omits दुःखप्रचुरम्

<sup>1.</sup> Tpt reads दुःखमिश्रमनुभव

वैषयिकसुखं सुखमिति इदमेव च<sup>2</sup> तुरीयं सुखम् । इतः परं अन्यन्ना<sup>3</sup>स्तीत्युपासे ।। 93 ।।

इत्थं संसारदशामनुसन्दधानस्यापि मम विषयोपरमो नास्तीत्यनुसन्धत्ते - लोलद्भिरिति-

लोलद्भिरिन्द्रियहथैरपथेषु नीतै<sup>4</sup> -र्दुष्प्रापदुर्भगमनोरथमथ्यमानः । विद्याधनाभिजनजन्ममदेन काम -क्रोधादिभिश्च हतधीर्न शमं प्रयामि ।। 94 ।।

लोलिद्धः चपलविद्धः अपथेषु पापमार्गेषु दुर्भगो निकृष्टः । विद्याजन्मना धनजन्मना अभिजनजन्मना मदेन ।। 94 ।।

न केवलं मम विषयेषूपरमाभावः अत्यन्ताभिरतिरपीत्याह - लभ्येष्विति -

लभ्येषु दुर्लभतरेष्वभिवाञ्छितेषु जाता सहस्रगुणतत्प्रतिलम्भनेऽपि । विग्नैर्हतेष्वपि च तेषु समूलघातं वर्धिष्णुरेव न तु शाम्यति हन्त नृणाम्<sup>7</sup> ।। 95 ।।

लभ्येषु लब्धुं योग्येषु वाञ्छितेषु <sup>8</sup> वर्धिष्णुरेव न तु शाम्यति । तथा दुर्लभतरेषु तेषु वाञ्छितेषु वस्तुषु विग्नेः समूलघातं हतेष्विप सकारण<sup>9</sup>नष्टेष्विप वर्धिष्णुरेव न शाम्यती-त्यर्थः ।। 95 ।।

न केवलं प्रातिकूल्यसद्भाव एव । आनुकूल्याभावोऽपीत्याहः - त्विदिति -

#### त्वत्कीर्तनस्तुतिनमस्कृतिवेदनेषु श्रद्धा न भक्तिरपि शक्तिरतो न चेष्टा<sup>1</sup> ।

<sup>2.</sup> Except Tpt others omit ₹

<sup>3.</sup> Except Ad others read जन्यं नास्तोत्युपास्ये

<sup>4.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read नीतः

<sup>5.</sup> Tpt reads चपलैः Md, reads बालद्भिः

<sup>6.</sup> My, reads भासः

<sup>7.</sup> Ad, P, & P, read वृष्णा

<sup>8.</sup> Tpt adds after बञ्छितेषु वस्तुषु जाता तृष्णा सहस्रगुणवाञ्चित वस्तुप्रतिलभ्यनेऽपि तत्सजातीयेषु वाञ्छितेषु

<sup>9.</sup> Tpt omits सकारणनप्टेप्वपि

<sup>1.</sup> Tpt, P, & P, read चेच्छा

### नैवानुतापमितरेष्वकृतेषु किं तु भूयानहो! परिकरः प्रतिकूलपक्षे ।। 96 ।।

वेदनं श्रवणमननजन्यं परतत्त्वज्ञानं न केवलमेतावदेव प्रातिकूल्यनिमित्तम् किन्त्व-न्योऽप्यस्तीत्याह । किं च<sup>2</sup> भूयानिति परिकरः उपकरणम् । अत्र कीर्तनस्तुतिनमस्कारा गौण<sup>3</sup>पक्षः। एतच्च श्रवणार्चनानामप्युपलक्षणम् । भिक्तिशब्देन<sup>4</sup> तु साक्षाद्भवित्तर्विव-क्षिता प्रतिकूलपक्षे पूर्वोक्तसंसारपक्षे ।। 96 ।।

किं बहुना, अहमितः पूर्वं पापीयानेवेत्याह - एतेनेति -

एतेन वै सुविदितं बत मामकीनं दौरात्म्यमप्रतिविधेयमपारमीश । सम्मूर्च्छितोऽप्यपदमस्मि<sup>5</sup> यतस्त्वदीय -निस्सीमभूमकरुणामृतवीचिवायोः ।। 97 ।।

मामकं दौरात्म्यं दुःस्वभावत्वं अप्रतिविधेयं अप्रतिक्रियम् अपारम् अनन्तं सम्मू-च्छितव्यापिनः निस्सीमभूमा निर्मर्यादमिहमा चासौ करुणा च सैवामृतवीचि तत्सम्बन्धि-वायोः परम्परयापि कृपास्पदं नाभूवमित्यर्थः । करुणा निस्सीमत्वमुत्कर्पापकर्षतारतम्यम-नवेक्ष्य प्रवर्तमानत्वम् ।। 97 ।।

इदानीं ममैवं विधं दौरात्म्यमेव तवेश्वरत्वनिर्वाहकम् । अतः करुणालब्धाचार्यसमा-श्रयणस्य ममेतः परं संसारो न युक्त इत्याह । ऐश्वर्येति -

# ऐश्वर्यवीर्यकरुणागरिमक्षमाद्याः स्वामिन्नकारणसहत्व<sup>1</sup>मथो विशेषात् ।

<sup>2.</sup> Tpt reads किन्तु

<sup>4.</sup> Except Ad others read भक्तिशब्दो न तु

<sup>6.</sup> Except Tpt others omit मामकम्

<sup>8.</sup> Except Ad others read अनपेक्य

<sup>3.</sup> Except My, others read भक्तयः

<sup>5.</sup> P, & P, read मूर्च्छतो

<sup>7.</sup> Tpt & Ad reads करुणायाः

<sup>1.</sup> Tpt, P1 & P2 read मुहत्वमर्थो

# सर्वे गुणाः सविषयास्तव मामपार -घोराघपूर्णमगतिं निहितं<sup>2</sup> समेत्य ।। 98 ।।

ऐश्वर्यवीर्य! मम घोरपापेषु सविषये करुणा मम दुःखे सविषीयागुरुत्वं मम ज्ञाने क्षमत्वपराधे विशेषादकारणसुहृत्वं ममागतित्वे एवमन्येऽपि तव गुणेषु निहितं पतितम् ।। 98 ।।

ननु मम गुणाः कर्मज्ञानभक्तिनिष्ठेषु सावकाशा इति मामवं³स्तास्तेषां रक्षणे सर्वे-श्वरस्य तव नातिशयः । मद्रक्षणे एवातिशयः इत्याह

त्वदिति -

त्वत्पादसंश्रयणहेतुषु साधिकारा -नुद्युञ्जतश्चरितकृत्स्नविधींश्च तांस्तान् । त्वं रक्षसीति महिमा तव नालमेव<sup>4</sup> मां चेदनीदृशमनन्यगतिं न रक्षेः ।। 99 ।।

त्वत्पादसंश्रयणहेतुषु कर्मज्ञानभिक्तयोगेषु साधिकारान् भक्तान् उद्युञ्जतः प्रयत-मानान् चरितकृत्स्नविधीन् अनुष्ठितस्य कृत्स्नकर्मादियोगान् तांस्तान् तत्तत्कालीनान् रक्षसीति । एष मिहमा तव नालम् न भूषणम् किं तु केवलकृपया किञ्चन मद्रक्षणमेव भूषणमित्यर्थः। अमुमर्थं व्यतिरेकमुखेनाह - मां चेदिति । अनीदृशं निरधिकारम् निरु-द्योगम् । अत एव निरनुष्ठानम्। अत एवागितम् अकिञ्चनम् न रक्षेरिति लिङ्मध्य-मैकवचनम् । अयमर्थः श्रीमद्भदृशरके १एपि "त्वमेनं पापीयसम्" (श्रीरङ्ग स्तो.उ.श. 105.) ।

किं च पूर्वेषामि पुंसामिधकारादिसम्पाद कस्त्वमेव न तु तेषां व्यवतन्त्र्यमतोऽ - किञ्चने मिय समर्थेषु तेषु व तवोपायमनपेक्ष्यैव रक्षणस्य तुल्यत्वान्न कश्चिद्विशेष इत्याह - येति -

<sup>2.</sup> P, & P, read निहतम्

<sup>3.</sup> Md, & Md, read मामंस्या 4. P1, P2 & Tpt read नालमेव

<sup>5.</sup> Except Ad others read शवतान्

<sup>6.</sup> Except Tpt & Ad others omit आदि

<sup>7.</sup> Except My<sub>2</sub> others omit 7

<sup>8.</sup> Except My others omit न

<sup>9.)</sup> Ad adds श्रीवत्साङ्कपुत्रैः

<sup>10.</sup> My adds श्रीरङ्गराजस्तोत्रावसानेऽनुसंहितः

<sup>11.)</sup> Ad & My<sub>2</sub> reads full verse

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>3</sub>, My<sub>2</sub> read सम्मानकस्त्वमेव 2. Ad omits तेषाम्

<sup>3.</sup> Tpt omits तेषु

या कर्मणामधिकृतिर्य इहोद्यमस्ता वयोष्वनुष्ठित मशेषिमदं हि पुंसाम् ।
त्वामन्तरेण न कथञ्चन शक्यमाप्तु मेवं च तेषु मिय चास्ति न ते विशेषः ।। 100 ।।
त्वामन्तरेण शरीरेन्द्रियक्त्रिप्रकं सर्वान्तरात्मानं त्वां विनेत्यर्थः ।। 100 ।।

अहं कर्मज्ञानभक्तिनिष्ठानेव रक्षिष्यामि, नेतराननुष्ठानशून्यान् इति । यदि ते निर्बन्धः तर्हि सपरिकरं कर्मादिकं मम सम्पाद्य तन्मुखेन रक्षेति विज्ञापयन् स्तोत्र-मुपसंहरति - निर्बन्धेति -

निर्बन्ध एष यदि ते यदशेषवैध -संसेविनो वरद! रक्षसि नेतरांस्त्वम् । तर्हि त्वमेव मयि शक्यिव<sup>10</sup>कारवाञ्छाः प्रत्यूहशान्ति<sup>11</sup>रितरच्च विधेहि विश्वम् ।। 101 ।।

हे वरद! यद् यस्मात् कारणात्, अशेषवैधसंसेविनः पुरुषान् रक्षसि, नेतरान् तत्तस्मात् कारणात् कर्मज्ञानादिनिष्ठानां रक्षणे यदि एष निर्बन्धः तर्हि त्वमेव मिय सर्वं विधेहि सम्पादयेत्यर्थः । वैधं श्रुतिस्मृतिविहितं कर्मादिकं प्रत्यूहशान्तिं विघ्नोपशमम् इतरज्ञ कर्मज्ञानादिकं तस्मात् केवलमुखेन वा कर्मज्ञानभिक्तसम्पादनेन वा अहं रक्षणीय इति सर्वं समञ्जसम् ।। 101 ।।

#### ।। इति रामानुजाचार्यविरचितं श्रीवैकुण्ठस्तवव्याख्यानं सम्पूर्णम् ।।

- 4.) P. & P. read अनुष्ठितिरशेष
- 5. Except Ad others omit कम्
- 7. Except Ad others read तेन माम्
- 9. Tpt omits वि
- 11. P, & P, read शान्तिमितरच

- 6. Except Ad others read as कर्म
- 8. Tpt reads रक्षतीति
- 10. P, & P, read अधिकार

- 1. My reads सम्पादयेदित्यर्थः
- 2. Ad reads एवं for वैधम्
- 3. My<sub>2</sub> omits कम्
- 4. My reads इतश्च
- 5. अखण्डकम्



# अतिमानुषस्तवम्

अतिमानुषशीलवृत्तवेषैः अतिवृत्तामरविक्रमप्रभावैः<sup>1</sup> । अतिलङ्घितसर्वलोकसाम्यं वरये वैष्णववैभवावतारम् ।। 1 ।।

अतिमानुषेति - सदाचार्यसमाश्रयणेन प्राप्तपरावरतत्त्वयाथात्म्यविवेकः श्रीवत्साङ्क-मिश्रः<sup>2</sup> परव्यूहविभवान्त<sup>3</sup>न्तर्याम्यर्चारूपेणावस्थितं स्तव्यं स्तवप्रियं सर्वेश्वरं स्तोतुकामः तत्र रामकृष्णविभवावतारं देवतिर्यङ्कनुष्य<sup>4</sup>साधर्म्येण पश्यतां प्रत्यवायं परतत्त्ववेषेण पश्यतां चाभ्युदयम् ।

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ।। मोघाशा मोघकर्माणो मोघज्ञाना विचेतसः । राक्षसीमासुरीं चैव प्रकृतिं मोहिनीं श्रिताः ।। (भ.गी. 9.11,12)

तथा -

जन्म कर्म च मे दिव्यं एवं यो वेत्ति तत्त्वतः । त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ।। (भ.गी. 4.9)

इत्यादिषु गीतासु भगवतैवोक्तमनुसन्दधानः स्वयमितमानुषे  $^{5}$ र्लिङ्गेः लङ्घित $^{6}$ परावर $^{7}$ तत्त्व-वेषेण $^{8}$  स्तोष्यन् तत्प्रकाशनेन स्वात्मानमुपसन्नान् $^{9}$ शिष्यानप्यानुसङ्ग्रही  $^{10}$ ष्यन् प्रथममिति-सु  $^{11}$ लभमचा वितारं श्री  $^{12}$ रङ्गनाथमिभष्टौति ।। 1 ।।

#### श्रेयः किरन्तु किरणाश्चरणारविन्द -निष्यन्दमानमकरन्दरसौघदेश्याः ।

1. Md2, P1 & P2 read प्रतापै

5. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>2</sub> read मानुष

9. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>3</sub> read उपपन्नान्

2. Md, omits मिश्रः

4. Md, Md, & Ad, adds मात्र after मनुष्य

6. Md., Ad, omit लङ्घित

8. Md, adds प्रतिपादयिष्यन् वैभवावतारम् 10. Md,, Ad, read अनु instead of सम्

12. All except Md, omit श्री

<sup>3.</sup> All except Ad, omit अन्तर्यामि

<sup>7.</sup> Md, omits अवर ; B reads परस्व

<sup>11.</sup> Md, omits अतिसुलभम्

# तजाश्श्रुतेर्मधुन उत्स इति प्रतीताः ।। २ ।। माङ्गल्य रङ्गनिलयस्य परस्य धाम्नः ।। 2 ।।

श्रेयः इति - तज्राश्वरणारिवन्दजाः किरणाः श्रेयः परमपुरुषार्थं किरन्तु विकिरन्तु द्युरित्थर्थः । कीटृशा²श्चरणारिवन्दिनर्गलन्मकरन्दरसप्रवाहसटृशाः 'ईपदसमाप्तो कल्प-देशीयरः' (अष्टा. 5.3.67.) इति किञ्चिद्तनसाटृश्ये देश्य प्रत्यथः । अत्र गङ्गाजलमेव³ माधुर्यातिशयेन⁴ मकरन्दशन्दे⁵नोक्तम् । पुनः कीटृशः श्रुतेरिति हेतौ पञ्चमी । श्रुत्या मधुनो³ मकरन्दस्य ओघः प्रवाहः इति प्रतीताः ख्याताः । माङ्गत्यं³ रङ्गं पुराणप्रसिद्धं श्रीरङ्गस्थानं तदेव निलयः स्थानं¹ यस्य स तथोक्तः¹। परस्य धाम्नः परञ्चोतिषः¹² 'नारायणपरो ज्योतिः' (महाना. 9.3.) इति श्रुतिः । अत्रेयं श्रुतिर्विविक्षिता - 'तदस्य प्रियमभिपाथो अस्यां नरो यत्र देवयवो मदन्ति । उरुक्रमस्य स हि बन्धुरित्था, विणोः पदे परमे मध्य उत्सः' (विणुसूक्त. 3.) इति अस्यार्थः¹ । विणोः पाथः पादसिललं गङ्गाजल¹⁴मिति यावत् । अश्यां प्राश्यां अत्र पाथिस विषये देवयवो देवतिमच्छन्तौ नरो मदन्ते माद्यन्ति नर इति प्रथमा बहुवचनम् । देवयव इति देवशन्दात् 'सुपः आत्मनः क्यच्' (अ.3.1.8.) इति क्य प्रत्यये विहिते¹ क्याङ्क्सीत्युत्प्रत्यये विहिते छान्दसं रूपम्। सह प्रायिकं² विणोर्बन्धः³। इत्थं परमे सर्वोत्कृष्टे पदे पादे⁴ मधुन उत्सः प्रवाहः । अत्रापि मधुरशन्देन गङ्गासिललं विविक्षितम् ।। 2.11

#### श्रीमत्पराङ्कुशमुनीन्द्रमनोनिवासात् तञ्जानुरागरसमञ्जनमञ्जसाऽऽप्य । अद्याप्यनारत तदुत्थितरागयोगं श्रीरङ्गराजचरणाम्बुजमुन्नयामः ।। 3 ।।

<sup>1.</sup> P<sub>2</sub> reads मङ्गल्य 2.) Ad<sub>1</sub> adds पुनः 3. Ad<sub>1</sub> omits एव 4.) Ad<sub>1</sub> reads अतिशय 5. Md, adds जलेन 6.) Md, Md, omit पुनः कीट्रमः 7.) Md, omits मधुन

<sup>5.</sup> Md, adds जलेन 6.) Md, Md, omit पुनः कीट्रमः 8. Except Ad, all omit ओषः प्रवाहः 9.) Ad

<sup>9.)</sup> Ad omits माङ्गल्यम् ; Md, reads मङ्गल्यम्

<sup>10 &</sup>amp; 11. Ad, omits both

<sup>12. )</sup> Md,, Ad, & Ad, read परञ्योतिः

<sup>13.</sup> My omits अर्थः 14. Md, reads सलिलम्

<sup>1.</sup> Ad, & My, read कृते

<sup>2.</sup> Ad, reads प्रार्थिता ; B, Md, My, read प्रकाशितात्

<sup>3.</sup> Md, adds शुद्धार्थ इति शुद्धम्

<sup>4.</sup> Except Ad,, Md, My, others omit पादे

श्रीमदिति - उन्नयामः शिरसा धारयामः ध्यायामः इति वा पराङ्कुशसुनि द्रिमिडोपनिषत्प्रवर्तकः शठकोपसुनिः तत्प्रभावश्च श्रीरङ्गराजस्तोत्रव्याख्यानेऽस्माभिः कथि-तम्<sup>7</sup>। तस्य मनसि निवासः स्थितिः तस्माद्धेतोः तज्जः मनोजः मनसि प्रादुर्भूतः योऽनुरागरसः प्रेमरसः । तत्र मञ्जनं अञ्जसा तत्त्वेन उद्भूत $^{10}$ मिति वा । आप्य $^{11}$  अवाप्य $^{12}$ द्यापि निरन्तरं तदुत्थितरागयोगं अनु $^{
m 13}$ रागरसममञ्जनोत्थितरक्ति $^{
m 14}$ सम्बन्धं चर-णयुगलस्य सहजरक्त<sup>15</sup>त्वेऽपि अत्यन्तानुरक्तशठकोप<sup>16</sup>चित्तमञ्जनं<sup>17</sup> निमित्तमित्युत्प्रेक्षा गर्भिता।। 3।।

वज्रध्वजाङ्कुशसुधाकलशातपत्र पङ्केरुहाङ्कपरिकर्मपरीतमन्वः । आपादपङ्कजिवशृङ्खलदीप्रमौलेः श्रीरङ्गिणश्चरणयोर्युगमाश्रयामः ।। 4 ।।

वज्रमिति - सुधाकलशममृतकलशं वज्रादय एव<sup>2</sup> अङ्कानि चिह्नानि<sup>3</sup> तान्येव परिक-र्माणि अलङ्कारः ; तैः परीतं व्याप्तम् अन्तः तलप्रदेशे पादपङ्कजपर्यन्तं स्वप्रभाभिर्निरर्गलं प्रकाशमानो मौलिर्यस्य स तथोक्तः । मौलिः स्वप्रभया पादपर्यन्तं प्रकाशत इत्ययमर्थो दिव्यप्रबन्धेऽनुसंहितः ।। 4 ।।

श्रीरङ्गराजचरणौ प्रणुमो ययोः खलु एकस्त्रिविक्रमविधौ वसुएधामशेषाम् । व्यक्रंस्त साचलकुलामपि विप्रकीर्ण स्थूला<sup>6</sup>वलग्नसिकतामिव निर्नतोच्चम्<sup>7</sup> ।। 5 ।।

5. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub> & Ad<sub>2</sub> read समायामः

Except Ad, others read कथितः

9. Md, omits प्रेमरसः

; Ad, reads ध्रुवमिति 12. Md, reads अविद्यापि

others read रक्तिमसम्बन्धि 16. Md,, Ad,, B, My, add मुनि; Ad, adds मुनि मनोजानुरागरसमञ्जनम् 17.) B, My, read मञ्जनिमित्त

1. Md2, Md3, B read उन्नयामः

6. B read क्वीन्द्र

8. Md,, Ad, read निवासम्

10. Md, reads ब्रतमिति ; Md,, B, Ad, read द्रतमिति

11. Except Ad, & My, others omit आप 13. Ad, reads खानुराग 14. Except Md,, Ad,

15. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>2</sub>, My<sub>1</sub> read रसत्वे

2. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> read एलां कालञ्जनानि

3. Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub>, My<sub>1</sub>, B read लाञ्छनानि 4. Except Md<sub>3</sub>, My<sub>1</sub> others read परिवृत्तम् 5. Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> read निर्गलम् 6. Md<sub>1</sub> reads स्थूलाध्वलग्न 7.) Except P<sub>1</sub>, P 6. Md, reads स्थूलाध्वलग्न 7.) Except P, P, & Md

all read निर्नभोचम्

श्रीरङ्गराज इति - प्रणुमः स्तुमः । णु स्तुताविति धातुः । ययोर्मध्ये एकः त्रिविक्रम<sup>8</sup>विधौ अचलसमूहसहितां च कुलाचलसहितामिति वा<sup>9</sup> । आहिताग्नित्वात् कुलशब्दस्य<sup>10</sup> पूर्वनिपातः<sup>11</sup> । अशेषामिप वसुधां विप्रकीणां स्थूलावलग्निसकतामिव स्थितां<sup>12</sup> विप्रकीणांः विशीणांः स्थूलाः बृहन्त्यः <sup>14</sup> पादतलावलग्नाः सिकता यस्याः सेति विग्रहः । तदानीं कुलाचलाः पादतलावलग्नस्थूलसिकता इव स्थिता इति भावः । निम्नतो चं नताः नताः निचाः । उच्चाः उन्नताः निर्गताः नतोचा यस्मिन् कर्मणीति क्रिया-विशेषणम् । उच्चनीचरहितमिति यावत् । अनेन कृत्स्नपदार्थानां पादस्पर्शो विविक्षतः । व्यक्रंस्त खलु आक्रान्तवान् । क्रमुपादिसक्षेप इत्यस्माद्धातोः कर्तरि लुङ् ।। 5 ।।

इत्थं चरणद्वयप्रभावमनुसन्धाय गुणभेदप्रयुक्तं व्यूहभेदमनुसन्धत्ते -

ज्ञानं बलं विपुलमीशनवीर्य<sup>7</sup>शक्ति -तेजांसि च त्रियुग<sup>8</sup>भूयमुपागतानि । पूर्णानि षट् च परिगृह्य भवन्श्चतुर्धा भक्तं जनं त्वमनुजग्रहिथानुरागात् ।। 6 ।।

ज्ञानं नाम सर्वदा सर्ववस्तुसाक्षात्कारः । बलं अघटितघटना<sup>9</sup>सामर्थ्यम् । ईशनं ऐश्वर्यम् । तच कृत्स्नस्य जगतः स्वविधेय<sup>10</sup>त्वकरणं, वीर्यं कृत्स्नं<sup>11</sup> जगद्धारणेऽपि अश्रमत्वं, शक्तिः सृष्ट्यादि सामर्थ्यं, तेजः पराभिभवन सामर्थ्यं, विपुलं विस्तीर्णं, एतच ज्ञानादि विशेषणम् ; तेन च चेतनान्तर ज्ञानादि व्यावृत्तिः। त्रीणि च तानि युगानि युग्मानि च तेषां भावः त्रियुगम् । 'भुवो भावे'

<sup>8.</sup> Md1, Md2, B read त्रिविक्रमणविधाने ; Md3, My1 read त्रिविक्रमविधाने

<sup>9.</sup> My<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub> omit वा 10.) Md<sub>1</sub> omits कुलशब्दस्य ; Md<sub>2</sub>, B add निष्ठायाम्

<sup>11.</sup> Ad adds अचलशब्दस्तु ; My adds अचलशब्दस्य परनिपातः 12.) Md reads अवस्थिताम् 13. Except Md, others omit विशीर्णाः 14. Except Md, others omit बृहत्त्यः

<sup>1.</sup> Ad, reads निर्णतोचम् 2. Md, reads गताः नीचताः ; Md, reads नभानीता

<sup>3.</sup> Md reads नभोबा ; Md, reads नौबाः 4. My, reads विक्षेपः

<sup>5.</sup> My reads लड़ 6. Except My others add भेदम् 7. Md, reads सूर्य

<sup>8.</sup> Md reads यत्रियुग 9. My reads घटनादि 10. B reads विधेयकत्व ; Ad reads विधेय कारणत्वम् 11. B reads क्रूसनजगत

(अ.3.1.107.) इति भावार्थे 'क्यप्' प्रत्ययः । पूर्णान्येतानि परिगृह्य त्रियुगत्वमुपागतानि षट् च परिगृह्य वासुदेवादिरूपेण चतुर्धा भवन् अनुरागाद् भक्तजनं त्वमनुजगृ¹हीथ अनुगृहीतवानसि² । अनुज³ग्रहीथेति कर्तुः परोक्षतया⁴ लिटि<sup>5</sup> मध्यमप्रयोगः । तत्र षट्गुणपरिपूर्णो भगवान् व्यूहवासुदेवः । पर-मपदनिलयस्तु नित्यमुक्तभोग्यः परवासुदेवो व्यूहबहिर्भूतः । ज्ञानबलाभ्यां सङ्कर्षणः। ऐश्वर्यवीर्याभ्यां प्रद्युम्नः । शक्तितेजोभ्यामनिरुद्धः इति ।। 6 ।।

सम्प्रति स्वरूपशोधर्कवाक्यप्रतिपन्नमत्यन्तुर्द्तभं दिवात्मखरूपम्नुसन्दधत्ते - एकान्त्रीते -

एकान्तमङ्गलगुणास्पदमस्तहेयं नित्यं पदं तव यतस्तत<sup>7</sup> एव देव । आम्नायते तदिह विश्वविरूपरूपं तेनैव नन्विदमशब्दमरूपमाहुः ।। ७ ।।

हे देव यतः कारणात् **तव नित्यं पदं** पद्यते प्राप्यते इति पदं दिव्यात्म<sup>8</sup>स्वरूपं नियमे<sup>9</sup>नानन्तकल्याणगुणास्पदं अस्तहेयं हेयप्रत्यनीकं तत एव तत्पदं इह श्रुतिषु विश्वरूपरूपं विश्वस्माचेतनाचेतनात् विलक्षण<sup>10</sup>स्वरूपमाम्नायते । तेनैव हेतुना इदं दिव्यात्मस्वरूपं रूपरहितं नाम<sup>11</sup>रहितं चाहुः ब्रह्मवादिनः । तथा च श्रुतिः 'यत्तदद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रवर्णं अचक्षुः श्रोत्रं तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं तदव्ययम् । यद्भूतयोनिं परिपश्यन्ति धीरा' (मुण्डक. 1.6.) इत्यत्र अगोत्रं 12 अनामकम् ।। ७ ।।

पुनरिप<sup>1</sup> दिव्यात्मस्वरूपमनुसन्धत्ते - शब्दादीति -

शब्दादिहेयमिह गोचर इन्द्रियाणां तत्प्रत्यनीकविभवस्त्वमतीन्द्रियोऽसि तेनैव ते न बत दर्शनमस्ति किञ्चित् वाचो धियश्च तत एव न गोचरोऽसि ।। 8 ।।

1. Md, reads अनुजागृहीयाः

2. Md, reads गृहीतवानासीः 4. Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, B read अपरोक्षतया 5. My, reads लिप्पध्यम

Md, reads अनुजागृहीयाः 6. My, reads शोधन

7. Md, reads तव

8. Ad, omits ख

9. Md, omits from नियमेन 11. Md,, Md, omit

to दिव्यात्मस्वरूपम् नामरहितम्

10. Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub> omit स्व 12. Md<sub>1</sub> reads अहोतृनामकम्

<sup>1.</sup> My, omits पुनरपि

इह संसारमण्डले हेयं<sup>2</sup> निन्दां शब्दादिविषयजातं चक्षुरादीन्द्रियाणां<sup>3</sup> गोचरो<sup>4</sup> विषयः। हेयप्रतिभटस्वरूपगुणविभवस्त्वं चक्षुराद्यतीन्द्रियोऽसि तेनैव हेतुना ते तव<sup>5</sup> दर्शनं चक्षुरा-दिभिः साक्षात्कारो नास्ति बत इति<sup>6</sup> विषादे । न केवलमेतावत्, किञ्च तत एव हेतोः अस्मदा<sup>7</sup>दिवाचां मानसज्ञानस्य च न लक्ष्योऽसि । चक्षुरादिप्रवृत्त्यभावात् तन्मात्रमूलाभा-वात् वाक्<sup>8</sup>प्रवृत्तिर्मनः प्रवृत्तिश्च त्विय नास्तीति भावः । तथा च श्रुतिः 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह' (तैत्ति. 2.4.) इति ।। 8 ।।

इत्थं सर्वोत्कृष्टामत्यन्तदुर्लभां परावस्थां व्यूहावस्थां चानुसन्धाय इतः परं सर्वप्राणि-सुलभां प्राधान्येन प्रबन्धप्रतिपाद्यां विभवावस्थां देवतिर्यङ्गनुष्यसाधर्म्येऽपि सर्वेश्वरदृष्ट्या तत्तद्विलक्षणतया चाभिष्टौति - एवं स्थितेति -

एवं स्थिते त्वदुपसंश्रय<sup>9</sup>णाभ्युपायो मानेन केनचिदलप्स्यत नोपलब्धुम् । नो चेदमर्त्यमनुजादिषु योनिषु त्वम् इच्छाविहारविधिना समवातरिष्यः ।। 9 ।।

एवं चक्षुरा<sup>1</sup>द्यगोचरे अवाङ्म<sup>2</sup>नसगोचरे च<sup>3</sup> त्वद्रूपे स्थिते सित देवादिजन्मसु त्विम-च्छाविहारविधानेन हेतुना समवातिरिष्यो नो चेत् सर्वज्ञेषु नित्यमुक्तेषु पितृवचन-परिपालनदौत्य<sup>4</sup>सारथ्यादिस्वेच्छा<sup>5</sup>विहारो न सम्भवतीति तदर्थं मनुष्यादिसाधर्म्येण ना-वतीर्ण<sup>6</sup>श्चेदित्यर्थंः । तर्हि केनचित् प्रत्यक्षादिना प्रमाणेन त्वदाश्रयणोपायो<sup>7</sup> लब्धुं प्राप्तुं नो अलप्स्यत न लब्धः स्यादित्यर्थः । अन्यत्र करणपथविदूरे त्वदा<sup>9</sup>श्रयणं दुर्लभम् । विभवावतारे तु सर्वेन्द्रियगोचरे

<sup>2.</sup> Ad, adds दुःखं नित्यम्

<sup>4.</sup> Ad, reads गोचरम्

<sup>6.</sup> Except Ad, others omit इति

<sup>8.</sup> Except Md3, B others omit वाक्

<sup>3.</sup> B, Md2 adds विषयो

<sup>5.</sup> Except Ad, others omit तव

<sup>7.</sup> Md, reads शब्दादि

<sup>9.</sup> Md, reads संध्वणाद्युपायो

<sup>1.</sup> My, reads चक्षुपा 2. Except Md2 others read वाङ्गना ; My, reads मनसाद्यगोचरे

<sup>3.</sup> Ad, omits च 4. Ad, reads दूल 5. My, reads ईसे 6. My, reads अवातिरिष्य

<sup>7.</sup> My, reads अभ्युपायो 8. My, reads नो लभततलब्धः

<sup>9.</sup> My reads तदाश्रयणम्

सुलभमिति भावः । एकत्र $^{10}$  कर्तरि लुङ् $^{11}$  । अन्यत्र कर्मणि $^{12}$  ।। 9 ।। परत्वसौलभ्यादि<sup>13</sup>नोपबृंहितं शीलमनुसन्धत्ते - शीलेति -

शीलः क एष तव हन्त दयैकसिन्धो क्षुद्रे पृथग्जनपदे जगदण्डमध्ये । क्षोदीयसोऽपि हि जनस्य कृते कृती त्वं अत्रावतीर्य ननु लोचनगोचरोऽभूः ।। 10 ।।

शीलं 14 नाम महतो मन्दैश सह नीरन्ध्रेण संश्लेषः । जगदाश्रया 15ण्डं जगदण्डं तन्मध्ये जगदण्डमध्ये इत्यर्थः । जगदाधार ब्रह्माण्डमध्ये तत्रापि क्षुद्रे तुच्छे पृथग्जनपदे प्राकृतजन<sup>1</sup>स्थाने कृती कृतकृत्यः अवाप्तसमस्तकामस्त्वं क्षोदीयसः क्षुद्रतरस्य<sup>2</sup> जनस्य कृते प्रयोजनाय कृत इत्यव्ययं प्रयोजनसूचकं अथवा कृत इति क्विबन्तं<sup>3</sup> चतुर्थ्येकवचनम् । कृते उपकारायेति यावत्। देवमनुष्यादिरूपेणावतीर्य लोचनविषयोऽसि। ननु एष शीला-ख्यो गुणः कीदृशः। त्वदसाधारणस्त्वदुत्कर्षाच्छादक इत्यर्थः । हन्त इति<sup>4</sup> हर्षे ।।10।।

यं पातकात् सुमहतोऽप्युदधारयस्त्वं त्वत्पादवारिपरिपूतशिराश्च योऽभूत् । तं वन्दसे किल ततश्च वरं वृणीषे क्रीडाविधिर्बत विलक्षणलक्षणस्ते ।। 11 ।।

यं पातकादिति - यं शिवं स्विपत्रभूतचतुर्मुखशिरश्छेदजनितात्<sup>5</sup> पातकादुदधारयः उद्धृतवानासीः । यः शिवः त्वत्पादप्रक्षालनसलिलपवित्रितशिरश्चाभूत् । तं वन्दसे तस्माद्वरं वृणीषे त्वदीय<sup>6</sup>सहजमुत्कर्षमवाप्तसमस्तकामस्त्वं चाविचार्य एवं कुरुष इति<sup>7</sup> भावः । तथा हि ते लीलाप्रकारः विश्वविलक्षणलाञ्छनः विलक्षणस्वभाव इति भावः । भगवता कृष्णेन पत्नीभिः सह कैलासयात्रा कृता तत्र शिवश्च वन्दितः । ततः पुत्रार्थं वरश्च लब्ध इति हरिवंशे प्रसिद्धम् ।। 11 ।।

<sup>10.</sup> My, omits from एकत्र to कर्मणि 11. B reads लङ्

<sup>12.</sup> Md3 adds इति 14. My reads शीलो

<sup>13.</sup> B reads सौलभ्यादयः ; My, reads सौलभ्यादयोप

<sup>15.</sup> My, adds भूतम्

<sup>1.</sup> Md, Md, omit जन 2. Md, omits तरस्य ; B omits जनस्य 3. Md, omits from क्विबन्तम् till verse 17 4.) Except Ad, others omit इति

<sup>5.</sup> My, reads जातात् 6.) My, repeats from त्वदीय to प्रसिद्धम् 7.) My, B add वा

क्रीडाविधेः परिकरस्तव या तु माया सा मोहिनी न कतमस्य तु हन्त जन्तोः । है मर्त्यसिंह वपुषस्तव तेजसोंऽशे शम्भुर्भवन् हि शरभः शलभो बभूव ।। 12 ।।

क्रीडाविधेरिति -

'देवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते' ।। (भ.गी. 7.14.)

इति गीता पुराणप्रसिद्धा या माया प्रकृतिः । 'मायां तु प्रकृतिं विद्यात् मायिनं तु महेश्वरम्' (श्वेता.4.10.) इति हि श्रुतिः । तव क्रीडाविधेः परिकर उपकरणं च सा कतमस्य प्राणिनः न मोहकरी । अत्र तु शब्दः प्रसिद्धौ² । चतुर्विधं देवादिशरीरं सृष्ट्वा तत्तद्देहात्माभिमानेन प्राणिजातं मोहयन् क्रीडसीति भावः । द्वितीयार्धेन भगवद्दैभवा-व³तारमनुसन्धत्ते । अथवा द्वितीयार्धेन शम्भोरपि मायामोहकरत्वं प्रतिपादयति । है शब्दः प्रसिद्धौ, अङ्गशब्द पर्यायो वा । तेजसोंऽशे तेजो लेशे शम्भुः शरभाख्यो मृगो भवन् शलभाख्यः कीटो बभूव । हिरण्य वधार्थं नृसिंहा वतारे सिति शम्भुः स्व-भक्तसंरक्षणार्थं सिंहजातिविरोधी शरभो भूत्वा प्रतियुध्यन् पराजित इति वराह-पुराणप्रसिद्धिः । तदुक्तं - 'हन्तुमभ्यागतं रौद्रं शरभं नरकेसरी । नखैर्विदारयामास हिरण्यकिशपुं यथेति' ।। 12 ।।

यस्मात्मतां त्रिपुरभङ्गविधावधास्त्वं त्वच्छक्ति<sup>1</sup>तेजितशरो विजयी च<sup>2</sup> योऽभूत् । दक्षक्रतौ तु किल तेन विनिर्जितस्त्वं युक्तो विधेयविषयेषु हि कामचारः ।। 13 ।।

1. Md2, My1, Ad1, B omit गीता

3. Except Md2 others read वैभवान्तरम्

5. My, reads तेजसोलेशे

7. Ad reads कीटक

9. My reads नरसिंह

11. My, omits विरोधी

13. My reads प्रसिद्धम्

2. Ad, reads प्रसिद्धार्थे

4. Md reads शब्दः

6. My omits मृगो भवन् शलभाख्यः

8. Ad, adds कशिपु

10. My, omits सति

12. Except Md2, My, others read प्रतिबध्यन्

14. Ad, omits तदुक्तम्

1. Md, reads त्वय्यर्थि

2. Md, reads द्वयो for च

यस्यात्मतेति - आत्मतामन्तरात्मताम्<sup>3</sup> अधाः अधारयः । लुङि मध्यमैकवचनम् । तदुक्तं भारते -

''विष्णुरात्मा भगवतो भवत्यमिततेजसः । तस्मादनुज्ञासंस्पर्शं स विषेहे महेश्वरः"।। (महा.भा.)

इति धनुर्धारणज्याकर्षणशक्तोऽभूदित्यर्थः । तस्मान्नव⁴त्रिपुरविजये त्वच्छक्त्या तेजितः शरे<sup>5</sup> यस्य स तथोक्तः । तथा च श्रुतिः - ''त इषुं समस्कुर्वताग्निमनीकं सोमं शत्यं विष्णुं तेजनम्" (तै.सं. 6.2.3.) इति अस्यार्थः । ते देवा अग्निमनीकं समस्कुर्वत । अत्र<sup>7</sup> अनीक्शब्देन शरावयवो विवक्षितः । तथा चोक्तम् - **''तथा**<sup>8</sup> सोमं शरशत्यं विष्णुं तेजनमुत्तेजनं तैक्ष्ण्यं दक्षाध्वरध्वंसे $^{
ho}$  तेन $^{10}$  शम्भुना विष्णु $^{11}$ र्जितः $^{11}$ । ननु त्वधीनसामर्थ्यात् शम्भोस्तव<sup>12</sup> कथं पराजय इति । अत्राह - युक्त इति । विधेयविषये वश्यजन<sup>13</sup>विषये कामचारः<sup>14</sup> स्वेच्छाचारः दक्षाध्वरध्वंसः तत्रभग<sup>15</sup>वत्पराजयश्च भागवते प्रसिद्धम्<sup>16</sup> ।। 13 ।।

श्रीमहाविष्णुः<sup>1</sup> तावत् मार्कण्डेयमहामुनेः स्वप्रभाव<sup>2</sup>प्रदर्शनार्थं तदानीमेवैकार्णवं प्रलयमुत्पाद्य तत्र वटवृक्षं सम्पाद्य स्वयं वटदले शिशुर्भूत्वा शिश्ये । अनन्तेष्ववतारेषु अयमप्येकोऽवतारः । अयं च भागवते प्रसिद्धः । तम3नुसन्धत्ते - मुग्धेति -

मुग्धिशशुर्वटदले शयितोऽतितन्वा तन्वा जगन्ति बिभृषे सविकासमेव । ऐशीमिमां तु तव शक्तिमतर्कितव्याम् अन्याजन॰ प्रथममे किमिहानतीर्पाः ।।

| जन्मानात अ            | विवस विभन्निवता गढ्ना १ १४      | 4.1    |  |
|-----------------------|---------------------------------|--------|--|
|                       |                                 |        |  |
| 3. My, reads आत्स्यम् | 4. B reads तस्मिन्नेव           | 5. B a |  |
| उत्तेजिनः शरो         | 6. My, omits from इति to तेजनम् |        |  |

7. Except Ad, others omit अत्र

9. My, omits ध्वंसे

11. Except Md, others read विनिर्जितः

8. Md, shows lacuna for तथा सोमं शरशल्यम् 10. My, reads कृतोन

12. Md, omits तव

13. My omits जैन 14. Md, omits कामचारः खेच्छाचारः

15. Md, reads भवत्

5. B adds

16. Md, omits प्रसिद्धम्

<sup>1.</sup> Ad, reads विष्णुस्तु ; Md, omits महा

<sup>2.</sup> Except Ad, & B others omit \( \forall \) 3. Except Ad, others read तत्

वटदले शयितः सन् अतितन्वा अत्यत्पया तन्वा शरीरेण जठरे<sup>4</sup> जगन्ति सिवकासमेव सिवस्तारमेव<sup>5</sup> बिभृषे । बिभृषे<sup>6</sup> भृज् भरण इत्यस्माद्धातोर्लिटि<sup>7</sup> मध्यमैकवचनम् । इह संसारमण्डले एवं शिशुवेषेणावतीर्णः सन् अतिर्कतव्यामत्पोदरे कथमनेकजगद्भरणमिति कुतर्कानर्हाम् ईश्वरसम्बन्धिनीमिमां तव<sup>8</sup> शक्तिमव्याजत अकपटेन<sup>9</sup> तत्त्वत इति यावत् प्रकटयसि । किं तव<sup>10</sup> मुग्धशिशुत्वेऽपि सर्वेश्वर<sup>11</sup>शक्तिरचिन्त्येति भावः ।। 14 ।।

ब्रह्मोशमध्यगणना गणनाऽर्कपङ्क्तौ इन्द्रानुजत्वमदितेः तनयत्वयोगात् । इक्ष्वाकुवंशयदुवंशजनिश्च हन्तः! श्लाध्यान्यमून्यनुपमस्य परस्य धाम्नः ।। 15 ।।

ब्रह्मेशित - ब्रह्मविष्णु महेश्वर इति साम्येन गणनाः 'आदित्यानमहं विष्णुः ज्योतिषां रिवरंशुमान्' (भ.गी.10.21.) द्वादशा केषु विष्णुनामा सर्वेश्वरोऽप्येकोऽधिकारी अदि-तितनयत्वयोगात् देवेन्द्रानुजत्वं जनिर्जन्म श्लाच्यान्यमूनीति 'नपुंसकमनपुंसकेनैक-वच्चान्यतरस्याम्' (अष्टा.1.2.69.) नपुंसक्त्रं विकत्येन बहुवचनं च । सर्वोत्कृष्टस्य भग-वतो निकृष्टवस्तु साहचर्येऽपि नोत्कर्षो हीयत इति भावः ।। 15 ।।

त्विन्निर्मिता जठरगा च तव त्रिलोकी किं भिक्षणादियमृते भवता दुरापा । मध्ये कदा तु न विचक्रमिषे जगचेत् त्विह्निमैश कथिमव श्रुतिरञ्चिता स्यात् ।। 16 ।।

त्वित्रिर्मितिति - त्रयाणां लोकानां समाहारः त्रिलोकी । त्वया निर्मिता तव जठरे<sup>6</sup> गता च इयं बलिचक्रवर्तिनः सकाशात् भिक्षणमन्तरेण न विचक्रमिषे<sup>7</sup> दुरापा दुर्लभा किं सुलभैवेति भावः । अथ<sup>8</sup> च जगन्मध्ये मध्यमभागे तथा तेन

4. My, reads जठरेण

6. Md, Md2, B, Ad2 read विभर्षे

8. Md, Ad, My, read भव

10. Ad, reads भव

5. Md<sub>1</sub>, B omit सविस्तारमेव ; Ad<sub>1</sub> adds विस्तृतम्

7. My, reads लिण्मध्यम

9. Md<sub>2</sub> reads अपदेन ; My<sub>1</sub> reads अनपदेशेन

11. My, adds त्व

1. Md<sub>1</sub>, B, Ad<sub>2</sub> read आदिषु for विष्णु 2. Ad<sub>1</sub> reads सामान्य

3. Md, adds अर्कपङ्क्तिगणना ; Ad, reads अर्कपङ्क्तौ ; Md, reads द्वादशार्क्षेपु

4. Md, Md, read बह्वत्येन Ad, reads एकत्वेन बहुवचनं च

5. Except Ad2, B, My others read भवतो

6. My, reads जठरगता 7.) Md2 & My, omit न विचक्रमिषे 8.) Md2, B, My, read किन्तु

प्रकारेण न विचक्रमिषे चेत् नाक्रान्त<sup>9</sup> वांश्चेत् कथमिति<sup>10</sup> चेत् तव<sup>11</sup> त्रिभिर्विक्रमैः इदं 'विष्णुर्विविचक्रमे त्रेधा निदधे पदम् त्रीणि विचक्रमे विष्णुर्गोपा अदाभ्यः' (वि.सू.) इत्यादिका श्रुतिः पूजिता स्यात् । त्वद्विक्रमैः<sup>12</sup> परतयैव पूजितेति भावः<sup>13</sup> । क्रमणं<sup>14</sup> नाम द्वितीयमाक्रमणं विवक्षितम् । अत्र जगदित्येकवचनम्। जात्यभिप्रायेण । तथेति वाक्यान्तरे व्युत्क्रमे<sup>15</sup> वा ।। 16 ।।

एतत् कथं कथय यन्मथितस्त्वयाऽसौ हित्वा स्वभाविनयमं प्रथितं त्रिलोक्याम् । अश्वाप्सरोविषसुधाविधुपारिजात लक्ष्मात्मना परिणतो जलिधर्बभूव ।। 17 ।।

एतदिति - उपेन्द्रावतारेण मथितः समुद्रस्त्रिलोक्यां प्रसिद्धम् । स्वभाव<sup>2</sup>नियमं जलस्य जलाद्यात्मना मत्स्यमकराद्यात्मना वा विपरिणामः<sup>3</sup> स्वभावनियमं तं हित्वा अश्वाद्यात्मना परिणतो बभूवेति यत् एतत् कथं<sup>4</sup> घटते? अथ च<sup>5</sup> अतस्त्वच्छिक्तिर्विचित्रेति भावः ।। 17 ।।

पृच्छामि किञ्चन यदा किल राघवत्वे मायामृगस्य वशगो मनुजत्वमौग्ध्यात्<sup>6</sup> । सीतावियोगविवशो न च तत्गतिज्ञः<sup>7</sup> प्रादास्तदा परगतिं हि कथं जटायोः<sup>8</sup> ।। 18 ।।

पृच्छामीति - यदा यस्मिन्काले राघवत्वे मनुष्यभाव<sup>9</sup>त्वप्रयुक्तमौढ्यात् माया<sup>10</sup>-मारीचपरतन्त्रस्तत एव सीतावियोग<sup>11</sup>विवशः। न<sup>12</sup> च तद्गतिज्ञः च आसीः<sup>13</sup> । तदा मौढ्य<sup>14</sup>दशायां जटायोः<sup>15</sup> पक्षीन्द्रस्य पराम् उत्तमां गतिं मोक्षं कथं प्रादाः । अत्र<sup>16</sup> किञ्चन पृच्छामि - मुग्धस्य कथं परगतिप्रदानमिति

<sup>9.</sup> Except Md., B, My, others omit नाक्रान्तवांश्चेत्

<sup>10.</sup> Md, Ad, My, read कथमिव 11. Md, Ad, omit तव

<sup>12.</sup> B, My, read विक्रमपरतयेव 13. Ad, omits भावः 14. Except Md., B others omit क्रमणम् to विवक्षितम् 15. Md, reads व्युक्तमेण ; My, reads तदा वाक्यान्तरोपक्रमेण

<sup>1.</sup> Except Md, & Ad, others read this verse as 26th verse

<sup>2.</sup> My, omits स्व 3. My, & Md, omit वि 4. Ad, My, Md, add कथय

<sup>5.</sup> My omits च 6. Md, Md, read मौड्यात् 7. All mss.read प्रतिज्ञः

<sup>8.</sup> P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> read खगाय ; Ad<sub>1</sub> reads खगस्य 9. Md<sub>1</sub> omits भाव ; Md<sub>3</sub> adds मायामृगस्य वशगो

<sup>10.</sup> My adds वि after माया 11. Md, omits वियोग12. Ad, reads तेन for न च

<sup>13.</sup> Md, B, My, Ad, read असि 14. My, reads मौग्ध्य 15. Ad, reads खगस्य

<sup>16.</sup> Ad, reads अतः

अतस्तव चरित्रमतिमानुषमिति भावः । जटायोरुत्तमगतिप्रदानं श्रीमदारण्यकाण्डे प्रसिद्धम् ।। 18 ।।

अक्षुण्णयोगपथमग्रचहतं जटायुं तिर्यञ्चमेव बत मोक्षपथे नियोक्तुम् । शक्नोषि वेत्सि च यदा स तदा कथं त्वं देवीमवाप्तुमनलं व्यथितो विचिन्वन् ।। 19 ।।

अक्षुण्णेति - यदा यस्मिन्काले तिर्यञ्चमत<sup>1</sup> एव शास्त्रानिध<sup>2</sup>कारात् अन<sup>3</sup>नुष्ठितयोग-मार्गं अग्रयेण ब्राह्मणेन हृतमत एव मोक्षा<sup>4</sup>नर्हं ब्राह्मणहतस्य गतिर्नोस्तीति स्मृतिप्रसि-द्धम् । तादृशं जटायुषं मोक्षमार्गे <sup>6</sup>नियोक्तुमाज्ञापयितुं शक्नोषि तदुपायं च वेत्सि<sup>7</sup> जानासि च तदा तस्मिन्काले<sup>8</sup> समये<sup>9</sup> त्वं देवीं विचिन्वन् व्यथितस्तामवाष्ठुं कथमनलम<sup>10</sup>समर्थ एव अथापि<sup>11</sup> मानुषलीला प्राकृतजनव्यामोहिनीति भावः । अत्रालंशब्दः पर्याप्तिवचनः। यथा "अलमल्लो मल्लाय'' (वार्तिक 1462 under सूत्र 583) इति ।। 19 ।।

सालान् हि सप्त सगिरीन्सरसातलान्यान् एकेषु मन्दजवतो निरपत्रयस्त्वम् । तेष्वेकविव्यथनखिन्नकपिप्रणुन्नं शाखामृगं मृगयसे स्म कथं सहायम् ।। 20 ।।

सालानिति - हे देव त्वं<sup>1</sup> वालिवधसामर्थ्ये संशयितं सुग्रीवं प्रति<sup>2</sup> प्रत्ययं जनयन् गिरिसहितान् रसातलसहितान् यान् सप्तसालान् एकेन<sup>3</sup> बाणमन्दजवेन निरपत्रयः नि-षत्र<sup>4</sup>मकरोः । अव्यथयः अतिव्यथयसि इति यावत् 'सपत्रनिष्पत्त्रादतिव्यधने' (अष्टा. 5.4.61.) इति डाच्<sup>6</sup> प्रत्यये विहिते णिचि च कृते लिङ रूपम् । स हि सप्तसालेष्वेकमेव सालं निष्पत्रयितुं शक्तः तेषु सालेषु<sup>8</sup> एकसालविव्यथनेन खिन्नः वि-श्रान्तः<sup>9</sup> कपिर्वाली तेन प्रणुन्नं

<sup>1.</sup> Ad, omits अत 2. Ad, & My, read अनिधकारम् 3. My, reads अनुष्ठित 5. Md,, Ad, add मार्गे 4. B adds मार्ग

<sup>6.</sup> Md, reads अर्हम् 7. B adds च 8. My,, Ad, omit काले 9. Md,, B, My, add सः

<sup>10.</sup> Except Md, others read समर्थ 11. Md,, Md,, B, Ad, read तथापि

<sup>1.</sup> Md., Ad., Ad., omit त्वम्

<sup>2.</sup> Ad,, My, omit प्रति 4. Ad, reads निर्गतपत्रान् 5. Md, reads अव्यथ इति

My, reads एकबाण

reads क्यच् ; Md, reads साचि

<sup>7.</sup> Md, reads अशक्तः

<sup>6.</sup> Md, reads इडमाच ; Md, 8. Md, omits पु in सालेपु

<sup>9.</sup> Except Ad, others omit वि

राज्यात् प्रच्यावितं **शाखामृगं** सुग्रींवं कथं सहायं<sup>10</sup> मृग-यसे कथ<sup>11</sup>मन्वेषयसि इदमपि प्राकृतजनव्यामोह<sup>12</sup>करमिति भावः<sup>13</sup> ।। 20 ।।

दासस्सखा समभवत्तव यः कपीन्दः तद्विद्विषं कपिममर्षवशाञ्जिघांसुः । त्वत्रनेहविक्लवधियं तिममं कपीन्द्रं विस्नम्भयन् सपदि सालगिरीनविध्यः ।। 21 ।।

दास इति - हे देव यः सुग्रीवस्तव दासः सखा चाभवत् तद्विद्विषं क्षिप्रं किपं $^{14}$  वालिना $^{15}$  अमर्षवशाजिघांसुस्त्वं $^{16}$  हन्तुमिच्छन् $^{17}$  स्वाश्रितसंरक्षणार्थमेव वालिजिघांसा न तु प्रयोजनान्तराभिसन्धिनोति भावः । त्वयि स्नेहेन कातरयितुं सुग्रीवं विश्वासयन् सालान् गिरींश्चाविध्यः बेधितवानासीः । लङ्<sup>1</sup>मध्यमः । अयं वालिनं हन्तुं शक्तः अशक्तो वेति त्वत्स्नेहकरणेन<sup>2</sup> विक्लवयितुं कातरं सुग्रीवं प्रति तद्विस्रम्भार्थमेव सालगिरि-बेधः न तु प्रयोजनान्तरा<sup>3</sup>र्थमिति भावः 112111

वालिवधेऽभिप्रायान्तरमुन्नयति - यद्वेति -

यद्वा मृगं मृगयुवन्मृगयापथेन⁴ छन्नो जघन्थ न तु शत्रुवदाभिमुख्यात् । तद्यक्तमेव तव राघववंशजस्य तिर्यक्षु नैव हि विपक्षतयोपचारः ।। 22 ।।

मृगयुवल्लुब्धक<sup>5</sup> इव मृगया<sup>6</sup>पथेन मृगयामार्गेण वृक्षेषु तिरोहितस्सन् शाखामृगं जघन्य हतवा<sup>7</sup>नसि । हन्तेर्धातोर्लिटि मध्यमैकवचनम् । 'अभ्यासे चर्च' (अ.8.4.54.) इति <sup>8</sup>हकारस्य कुरवं घकारः । न तु शत्रुवदाभिमुख्यादिति शत्रुवदाभिमुखे स्थित्वा न जघन्थ इति<sup>9</sup> यत् तव क्षत्रियाभिमानिनो युक्तम् । न हि तिर्यक्षु विपक्षतयोपचारो विपक्षाभिमान इत्यर्थः ।। 22 ।।

<sup>10.</sup> Md<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> omit महायम् 11. Md<sub>2</sub>, My<sub>1</sub> omit कथम् 12. Md<sub>1</sub> reads व्यामोहन

<sup>13.</sup> Md, reads till this only 14. Md, omits कपिम् ; B adds यम्

<sup>15.</sup> Md1, Md2, Ad2 read वालि 16. Ad, omits त्वम् 17. Ad, reads इच्छुः

<sup>2.</sup> Md, reads करणे 1. My, omits लङ् मध्यमः 3. My, adds अनुस्वार 4. Md reads वशेन ; P, reads अपदेशात् 5. Md, reads मृगयुक् लुब्ध

<sup>6.</sup> Md,, Md,, B omit मृगयापथेन 7. Md, reads इतस्त्वं नासीः 8. Md, reads इकारत्वम्

<sup>9.</sup> Md, adds अर्थ

मानुष्यकं<sup>10</sup> चरितमाचरितुं प्रवृत्तो देवातिगं<sup>11</sup> चरितमङ्ग! किमङ्गचकार्षीः । यत् सागरे बत बबन्धिथ<sup>1</sup> नाथ सेतुं शैलैः प्लवङ्गमसमिङ्गितसंप्रणुन्नैः ।। 23 ।।

मानुष्यकमिति - मनुष्यसम्बन्धिचरितमाचरितुं प्रवृत्तस्त्वं तिद्वहाय² दैवातिगं चरितम् अङ्गचकार्षीः अङ्गीकृतवान् किम्³ । यद् यस्मात् कारणात् किपव्यापारप्रेरितैः शैलैः सागरे⁴ सेतुं बबन्धिथ किल अबध्नाः बिध⁵ बन्धि संयमन इत्यस्माद्धातोः लिटि मध्यमैकव-चनम् । तस्मात् त्वच्चित्रमिति भावः ।। 23 ।।

यो विक्रमेण मनुजत्वविभूषणेन देवं<sup>8</sup> परं<sup>9</sup> वरुणराजमज! व्यजेष्ठाः । कृत्वोपदां दशरथं विधिरुद्रमुख्ये -देवैस्तुतश्च स किलेन्द्रजिता जितोऽसि ।। 24 ।।

यो विक्रमेणेति - हे<sup>10</sup> अज! परं देवं<sup>11</sup> वरुणराजं वरुणो हि समुद्राभिमानिनी देवता समुद्रमिति यावत् । व्यजेष्ठाः जितवानासीः । जि जय इति धातोः लिटि<sup>12</sup> मध्यमैकवच-नम् । 'विपराभ्यां जे' (अष्टा.1.3.19.) इत्यात्मनेपदम् । किञ्च रावणवधानन्तरं देवभूयं गतं दशरथमेवोपायनी<sup>13</sup>कृत्य देवैः स्तुतश्च तादृशस्त्वं इन्द्रजिता जितोऽसि । एतत् केवलं<sup>14</sup> विडम्बनमिति भावः ।। 24 ।।

#### अब्धिं न तेरिथ न जिग्यिथ राक्षसेन्द्रं नैवास्य जिज्ञथ यदा च बलाबलं त्वम् ।

| 10. P2 reads मानुष्यका                                                                                         | 11. Md <sub>।</sub> reads देवद्विषाम् |                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Md, reads अतिलघ वन्धिय 4. My, omits सागरे 7. Md, omits त्तत् 10. Ad, omits हे 13. Ad, reads दशरयम् उपायनं ह |                                       | 3. Md, omits किम्<br>6. Except Md, others omit बन्ध<br>9. Md, reads वरम्<br>12. Md <sub>1</sub> reads जुङि |

#### निस्संशयस्सपदि तस्य पदेऽभ्यषिञ्चः तस्यानुजं कथमिदं<sup>1</sup> हि विभीषणं च ।। 25 ।।

अधिमित - रावणवधार्थं समुद्रतीरे निविष्टस्त्वं यदा समुद्रं न तेरिथ तीर्णवान् नासीः । रावणं च² न जिग्यिथ जितवान्नासीः । अस्य शक्तितारतम्यं च³ नैव जिग्धि ज्ञातवान्नासीः । तदैव सपिद निस्संशयः समुद्रः सुतरो दुस्तरो⁴ वा रावणश्च किमधिकबलः समबलः अल्पबलो वा किमजय्यो जय्यो वेति सर्वसंशयविनिर्मुक्तस्सन् तस्य राज्ये तस्यैव शत्रोः सहज⁵बन्धुं शरणागतं विभीषणमभ्यषिञ्चश्चेति यदिदं हि कथं हि मानुषक्षत्रिय-मात्रस्य घटते । सत्यसङ्कल्पस्य सर्वशत्रुभूतस्य सर्वेशवरस्येति भावः । १तेरिथेत्यादि लिट् मध्यमैकवचनम् । 'सन्तिटोर्झेः' (अष्टा.7.3.57.) इति जकारस्य कृत्वं जकारः । जिग्यिथेत्यत्र गुणाभावो विचारणीयः ।। 25 ।।

त्वं दक्षिणस्य निवसन्नुद्धेस्तटेऽपि
दूरान्तरोत्तरपयोधिमहान्तरीये ।
दैत्यान्निजैकशरपारणयन् किमेतां
लङ्कां स्थितोऽत्र कुरुषे किल न स्म भस्म ।। 26 ।।

त्वमिति - समुद्रं राघवो राजा शरणं गन्तुमर्हतीति विभीषणवचनात् समुद्रं शरणं गतः । तदनादृत्य तूष्णीं स्थिते च<sup>9</sup> तस्मिन् तच्छोषणार्थं कृतब्रह्मास्त्र<sup>10</sup>संधानः स्व-शोषणभीत्या स्वस्वरूपमाविष्कृत्य समुद्रे<sup>1</sup> च शरणं गते तस्मै स्वयमभयं प्रदाय तेन दत्तमार्गः प्रतिसंहितस्यामोघस्य² ब्रह्मास्त्रस्य किं लक्ष्यमिति समुद्रं पृष्ट³स्तेन चोत्तरमरु-कान्तारदेशवासिनो दैत्या लक्ष्यमित्युक्तस्तत्र ब्रह्मास्त्रं प्रयुञ्जा⁴नस्त्वं दक्षिणसमुद्रतीरे निवसन्नपि दूरावकाशस्योत्तरसमुद्रस्य⁵ मरुकान्ताराख्ये महाद्वीपे निवसतो दैत्यान् स्वकी-

<sup>. 1.</sup> Md, reads इमम्

<sup>2.</sup> Ad, omits च

<sup>4.</sup> Md, reads सुतरो वा न वा ; Md, reads सुस्तरो

<sup>6.</sup> My, Md, B read सर्वशक्ते

<sup>8.</sup> Md, adds न

<sup>9.</sup> Md, omits च

<sup>3.</sup> Ad, omits च

<sup>5.</sup> B omits सहज

<sup>7.</sup> My, Md3, B add एव before इति 10. Md3 adds अनु before सन्धान

<sup>1.</sup> My, reads समुद्रशरणम् 4. Ad, omits प्रयुज्जानस्त्रम्

<sup>2.</sup> B omits स्य

<sup>5.</sup> B adds तीर

<sup>3.</sup> Ad, & My, read पृष्वा

यस्यैकस्य शरस्य पारणयन् पारणां कुर्वन् अत्र लङ्कासमीपे स्थित<sup>7</sup> एतां <sup>8</sup> लङ्कां समर्थोऽपि भस्म किमर्थं न कुरुषे तवैश्वर्यमपर्यनुयोग्य<sup>9</sup>मिति भावः । किल स्मेत्यव्ययसमुदायः प्रसिद्धि द्योतकः ।। 26

को<sup>10</sup>ऽयं गुणः कतरकोटिगतः कियान्वा कस्य स्तुतेः पदमहो बत! कस्य भूमिः । यत्ता 11 दृशागसमिरं रघुवीर! वीक्ष्य 12 विश्रम्यतामिति मुमोचिथ मुग्धमाजौ ।। 27 ।।

कोऽयमिति - हे रघुवीर! आजौ युद्धे मुग्धं मूर्च्छितं जटायुवध-सीतापहारादि-प्रसिद्धतादृशापराधमरिं वीक्ष्य अद्य त्वं बहुशो युद्धश्रान्तः, श्वस्तावद्विश्रन्तसन्नद्धः <sup>13</sup> सन् आगच्छेति <sup>14</sup> वदन् मुमोचि <sup>15</sup>तेति यदयं गुणः कः? दया16 वा क्षमा वा सर्वभूतसाम्यं वा सर्वभूतसौहार्दं वा एतेषां समुदायो वा अहो बत<sup>1</sup> आश्चर्यहर्षयोः कृतागसि क्रोधार्हेऽपि<sup>2</sup> जायमानत्वादाश्चर्यम् । विमुक्तः शत्रुर्विभीषणवन्मां शरणमुपगच्छेदित्यभिप्रायेण जाय-मानत्वाद्धर्षः । अयं गुणस्त्वदसाधारण इति भाव<sup>84</sup> । कतरकोटिगतः कतरां दशां प्राप्तः । दृढमूलतया<sup>5</sup> तथाप्यप्रकम्यतया च जायमानत्वात् परां काष्ठां गत इत्यर्थः । त्वदसाधारण इति भावः6 एवम् त्तरत्रापि इतोऽपि 1 भगवदसाधारण्यमनुसन्धेयम्<sup>7</sup> । अयं<sup>8</sup> कियान् वा किं प्रमाणकः शत्रुमित्रसाधारण्येन स्थिराश्रयतया प्रवृत्तेरन्त इत्यर्थः । कस्य स्तुतेः पदं विधिशिवसनकादीनामपि स्तुत्यनर्हा इत्यर्थः । कस्य भूमिः मनसोऽप्यभूमिरि-त्यर्थः । कस्य श्रेय<sup>9</sup>सस्थानमिति वा सर्वश्रेयसां 10 स्थानमित्यर्थः । मानुष<sup>11</sup>वेषपरिग्रहे<sup>12</sup>ऽपि एतादृश गुणाविर्भावात् तव परत्वं त्वयापि दुरपह्न विमिति हृदयम् । अयमर्थः श्रीमद्रामायणे अभिहितः -

<sup>6.</sup> Ad, reads पारणायकुर्वन् अत्र अर्णवसमीपे 7. Md, adds त्वम् 8. My, reads एव ताम्

<sup>9.</sup> Ad, Md, read योज्य

<sup>10.</sup> P, & P, read 3rd & 4th पाद as 1st & 2nd

<sup>11.</sup> Md, reads यस्

<sup>12.</sup> Md, reads वीक्यन् 13. My, omits सन्नद्धः

<sup>14.</sup> Md, reads नागं प्रतिवदन्

<sup>15.</sup> Md, reads मुमोचथेति 16. Md, omits द in दया

<sup>1.</sup> Md, omits बत 2. Md, omits अपि 3. My, reads तदर्हः 4. Md, adds च

<sup>5.</sup> Md, reads दृढमूलः Ad, others read अनुसन्धत्ते

<sup>6.</sup> Md, Md, omit भावः

<sup>7.</sup> Except Md, My, 8. Md, & My, omit अयम् 9. Except Md, others

read श्रेयस्थानम् 11. My, reads मानुष्य

<sup>10.</sup> Except Md, & My, others read सर्वाश्रयसंस्थानम्

<sup>12.</sup> Md,, Ad,, Ad, read परिग्रहणे

गच्छानुजानामि रणार्दितस्त्वं प्रविश्य रात्रिं चरराज लङ्काम् । आश्वस्य निर्याहि रथी सधन्वी तदा वलं द्रक्ष्यसि मे तद्रथस्यः (रा.यु.59.141) ।। 27 ।।

इन्द्रजित् प्रथमयुद्धे रामलक्ष्मणौ<sup>13</sup> मूर्च्छितौ द्वितीययुद्धे तु बहुशः शर<sup>14</sup>पीडितौ ब्रह्मास्त्रविद्धौ मूर्च्छितौ उभयविधो<sup>1</sup>ऽप्ययं मोहस्तावदितरमनुष्यवत् पारमार्थिको न भवति केवलं नटनन्मात्र<sup>2</sup>मित्यनुसन्धत्ते । एतेनेति -

एतेन<sup>3</sup> वै सुविदितोऽभवदि<sup>4</sup>न्द्रशत्रोः मायास्त्रबन्धन निबन्धनजोऽपि<sup>5</sup> मोहः । यत्लक्ष्मणस्तदनुजो<sup>6</sup> रिपुशक्तिमुग्धः शत्रोर्गुरुर्हनुमतस्तु लघुत्वमपि<sup>7</sup> ।। 28 ।।

यद्यस्मात् कारणात् इत्यर्थः । त्वदनुजस्त्वद्गुणैः त्वत्सहजदास्यमुपागतो लक्ष्मणो रिपुशक्तिमुग्धः प्रसङ्गाद्रावणस्य विभीषणेन सह युद्धे प्रवृद्धे । तद्वधार्थं रावणेना-मोघशक्तिप्रयोगे पूर्वमेव शरणागतस्य विभीषणपरित्राणार्थं । विभीषणपरित्राणार्थं । मध्ये लक्ष्मणेन स्ववक्षसि धृतया रावणशक्त्या तया । मुग्धो मूर्च्छितो लक्ष्मणः तदानीं स्वविंशतिभुजैः लक्ष्मणमुद्धृत्य स्वपुरं प्रापयामीत्यभिप्रायेण लक्ष्मण । तदुक्तं श्रीरामायणे -

# हिमवान् मन्दरो मेरुस्त्रैलोक्यं वा सहामरैः । शक्तिं<sup>15</sup> भुजाभ्यामुद्धर्तुं न शक्ये<sup>16</sup> भरतानुजः ।। इति ।। (रा.यु. 59.110)

| 13. Md, reads विमूर्च्छितौ                                      | 14. My reads परिपीडितौ                  |  |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| 1. Except Md, & My, others omit अपि                             | 2. Except Md, ohters read नटनार्थम्     |  |
| 3. P <sub>1</sub> reads 1st & 2nd पाद as 3rd & 4th              | 4. Md, reads भवतीन्द्र                  |  |
| 5. P <sub>2</sub> & Md <sub>3</sub> read विमोहः                 | 6. P, & P, read लदनुजो                  |  |
| 7. P <sub>1</sub> reads वभूव                                    | 8. Except Md, others omit इत्यर्थः      |  |
| 9. Md <sub>1</sub> , Ad <sub>1</sub> , Ad <sub>2</sub> add ऐक्य | 10. Md, reads प्रवृत्ते                 |  |
| <sup>11</sup> . Ad <sub>1</sub> , B, My, omit स्य               | 12. B reads रक्षणार्थम्                 |  |
| 13. My, omits तया                                               | 14. My, reads समुद्धरतः                 |  |
| 15. My, reads शक्यो                                             | 16. My, reads शक्यो ; Md, reads सङ्ख्ये |  |

तदानीमेवोद्धरतो<sup>।</sup> हनुमतस्तु पुष्पवल्लघुत्वमाप । तदुक्तं तत्रैव वायुसूनोः 2 सुहृत्त्वे च अक्त्या परमया च सः शत्रूणामप्रकम्प्योऽपि लघुत्वमगमत् कपेरिति एतेन<sup>4</sup> कारणेन इन्द्रजितो मायास्त्रबन्धकारणजो विमोहो नटनमात्रमिति सुज्ञातोऽभूदिति<sup>5</sup> ।। 28 ।।

इत्थं रामावतारमनुसन्धाय सौलभ्य वात्सल्यतरङ्गिते तत्रावतारे सोऽहमलब्धमनोरथ इति विषीदति -

हा हन्त हन्त! भवतश्चरणारविन्द द्वन्द्वं कदा नु भविता<sup>7</sup> विषयो ममाक्ष्णोः । यो वा<sup>8</sup> निर्गलविनिर्गलदन्धकारैः वृक्षेस्तृणैश्च सुलभं समयं व्यतीतः ।। 29 ।।

हा हन्तेति - हा हन्त हन्तेत्यति<sup>9</sup>विषादे । भवतः चरणारविन्दद्वन्द्वं<sup>10</sup> कदा नु ममाक्ष्णोर्विषयो भविता। दुर्लभ इति भावः। तत्र उपपत्तिमुत्प्रेक्षते द्वितीयार्धेन। तस्मि-न्नपि<sup>11</sup> 'काले येन केनापि प्रकारेण<sup>12</sup> वर्तमानो यो 13 ऽहं निरङ्कुश्रप्रसरदज्ञानैरन्तस्संज्ञै-स्तृणादिभिरपि सुलभं सुखेन<sup>14</sup> लभ्यं निर्याण<sup>15</sup>दशायां सर्वमोक्षप्रदानसमयमतिक्रान्तः ।। 29 ।।

पितृवचनपरिपालनार्थम् अयोध्यां विहाय रघुनायकवनप्रवाससमये तत्रत्याचेतन-वृक्षादिदशामनुसन्धत्ते - वंशमिति -

वंशं<sup>1</sup> रघोरनुजिघुक्ष<sup>2</sup>रिहावतीर्णो दिव्यैर्ववर्षिथ तथात्र भवद्गुणौघैः । त्वत्सन्निधिप्रभवशैत्य³जुषो यथा हि⁴ वृक्षाश्च तान्तिमलभन्त<sup>5</sup> भवद्वियोगे ।। 30 ।।

| 4 1/157                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | roade | उद्धरतस्तु                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------------------------------|
| I. IVIY,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Icaus | उद्धरतासु                    |
| The state of the s |       | Account to the second second |

<sup>2.</sup> Except Ad,, My, others omit सूनोध

<sup>3.</sup> Ad, reads च for न

<sup>4.</sup> Md, reads तेन 6. Md, reads सौलभ्ये वात्सल्ये

<sup>5.</sup> Ad, adds अर्थः 8. P, & P, read योऽहम्

<sup>9.</sup> Md, omits अति

<sup>7.</sup> P, reads विषयीभविता 10. Md, & B read लब्धम्

<sup>11.</sup> Md, & Ad, omit अपि

<sup>12.</sup> Md, & My, read आकारेण 13. Ad, omits यो

<sup>14.</sup> Md, reads येन

<sup>15.</sup> Except Md, & My, others read निर्वाण

<sup>1.</sup> Md, reads वंशे 2. Md, reads अनुग्रहीतुम् 5. P, & Md, read अभजन्त

<sup>3.</sup> Md<sub>1</sub> reads दैत्य 4. P<sub>2</sub> reads हा

रघोर्वंशमनुग्रहीतुमिच्छुः सिन्नह संसारमण्डलेऽवतीर्णस्त्वं दिव्यैश्चेतनान्तरगुण लक्षणेः सर्वप्राणिनामाप्यायकैः गुणगणे स्तथा ववर्षिथ वृष्टवानासीः । वर्षणमेव व्यतिरेकमुखेन वर्णयति । वनवासात्पूर्वं त्वत्सिन्निधिजनितशेत्यभाजो ऽन्तरसंज्ञा वृक्षा १० भवद्वियोगे ११ - र्यथा तान्तिं ग्लानि १२ मभजन्त तथा ववर्षिथेति कुण्ठ १३ नया योजनया । तदुक्तं श्रीमद - योध्याकाण्डे -

अपि वृक्षाः परिम्लानाः सपुष्पाङ्कुरकोरकाः । उपतप्तोदका नद्यः पल्वलानि सरांसि चेति ।। इति ।। 30 ।। (रा.अयोध्या.60.4.)

ये धर्ममाचरितुमभ्यसितुं च योगं रोद्धं च किञ्चन न जात्वधिकारभाजः । तेऽपि त्वदाचरितभूतलबन्धगन्धाद् बन्धातिगाः परगतिं गमितास्तृणाद्याः ।। 31 ।।

य इति - ये तु श्रवण¹मननमुखेन धर्मं बोद्धं निर्णेतुम् । धर्ममिति ब्रह्मतत्त्वस्या-प्युपलक्षणम् । पश्चादनुष्ठातुं निदिध्यासनासिद्ध्यर्थं चित्तैकाग्रचलक्षणं प्राणायामादि-परिकरसिहतं योगं चाभ्यसितुं जातु कदाचिदिप किञ्चन अल्पमिप नाधिकारभाजः अधिकारशून्याः तेऽपि तृणाद्याः त्वदाचरितभूतलगन्ध²सम्बन्धस्पर्शात् संसारबन्धातिगाः परगतिं मुक्तिं प्रापितापि³ परम्परयापि भगवदन्वयो⁴ऽचेतना⁵नामिप दुर्लभपदप्रापक इति भावः ।। 31 ।।

मुक्तेरपि रघुनायकचरितानुसन्धानं गरीय इत्यनुसन्धत्ते - तादृगिति -

<sup>6.</sup> Ad<sub>1</sub> omits सन् 7. My<sub>1</sub> & B add वि 8. Md<sub>1</sub> & Ad<sub>2</sub> omit गणैः 9. My<sub>1</sub> reads भाजाम्

<sup>10.</sup> B repeats वृक्षाश्च 11. My reads वियोगे 12. Except Md, others read भजन्त

<sup>13.</sup> Md, omits कुण्ठया योजनया

<sup>1.</sup> Ad, reads ये श्रवणानुसन्धान

<sup>3.</sup> Md, omits प्रापितापि ; My, reads प्रापिताः

<sup>5.</sup> B adds चेतन

<sup>2.</sup> Except Md, others omit गन्ध

<sup>4.</sup> My, reads अन्वया

तादृग्गुणो ननु बभूविथ राघवत्वे
यस्तावकं चरितमन्वहमन्वभुङ्क्त ।
सोऽत्रैव हन्त! हनुमान्परमां विमुक्तिं
बुद्धयावधूय चरितं तव सेवतेऽसौ ।। 32 ।।

राघवत्वे सकलजनाह्नादकरतादृ<sup>6</sup>ग्गुणो बभूविथ । तत्रैवोपपत्तिमाह -यो हनुमान् स्नेहो मे परमो राजंस्त्विय नित्यं प्रतिष्ठितः । भक्तिश्च नियता वीर भावो नान्यत्र गच्छति ।। इति ।

(रा.उत्तरा.40.15.)

क्रमेण तावकं चरितं त्वत्समानकालेऽन्वभुङ्क्त अनुभुक्तवान् सो<sup>7</sup>ऽसौ। अत्रैव चिरकालं त्वदाचरिते देशे प्राणिमात्रसुलभां मुक्तिं बुद्धिपूर्वं विहाय इदानीमि तव चरितं वाङ्मनसाभ्यां सेवते । हन्त इति हर्षे ।। 32 ।।

यत्त्वं<sup>2</sup> कृतागसमि प्रणितप्रसक्तं तं वायसं परमया दयया<sup>3</sup> क्षमिष्ठाः । तेनैव मादृशजनस्य महागसोऽपि इत्थं<sup>4</sup> समाश्वसनमित्युपधारयामि ।। 33 ।।

यत्त्वमिति -

स पित्रा च परित्यक्तः सुरैश्च परमर्षिभिः । त्रीन् लोकान् संपरिक्रम्य तमेव शरणं गतः ।। स तिन्नपितितं भूमौ शरण्यश्शरणागतम् । वधार्द्टमपि काकुत्स्यः कृप्यया पर्यपालयत् ।। (रा. 5.38.34,35)

इति प्रकारेण प्रणति<sup>5</sup>प्रसक्तमुन्मुखं कृतान्तं पुरापराद्धमपि तं वायसं परमया परा<sup>6</sup>परा-धनादरेण प्रवृत्त<sup>7</sup>तया दयया क्षमिष्ठाः सहिष्ठाः<sup>8</sup> इति

यत् $^9$  तेनैव हेतुना महाग- सोऽपि $^{10}$  मम समाश्वसनं सर्वथापराधं सोढा $^{11}$  रिक्षप्यतीति विश्वसनं युक्तमिति निर्ण-यामि ।। 33 ।।

6. Except Ad, others read ताड्श 7. Md, Ad, omit सा

<sup>1.</sup> Except Ad, others omit इति हर्षे 2. P, reads यस्त्वम् 3. Md, reads कृपया 4. Md,, P, & P, read युक्तम् 5. My, omits प्रणति

<sup>6.</sup> My, omits from पर to दयया ; Ad, reads सापराघे सादरेण 7. Md, reads प्रसक्ततया 8. Ad, & My, reads असहिष्ठाः 9. B reads यावत् 10.) My, adds तम् 11.) My, reads सोड्डा

इत्थं रामावतारमित<sup>1</sup>मानुषं दैव<sup>2</sup>वेषेणानुसन्धाय श्री<sup>3</sup>कृष्णावतारमिप तथैवानुस-न्धत्ते - सेति -

सा पूतना शकटमर्जुनयोश्च युद्धं 4 बाल्यो⁵चितान्यपरवेष्टित<sup>6</sup>विष्फुलिङ्गे । यस्यालभन्त शलभत्वमहो निगृदः स त्वं व्रजे ववृधिषे किल कंसभीत्या ।। 34 ।।

पूतना<sup>7</sup> नाम बालघातिनिग्रहः यस्य ते पूतनादिकं सर्वं बाल्यावस्थोचिते अन्यपरे अन्योद्देशेन प्रवृत्तं न तु पूतनादिवधोद्देशेन प्रवृत्ते चेष्टितरूपे विह्न कणे<sup>9</sup> शलभत्वं पतङ्गत्वं<sup>10</sup> प्राप्नुवन् तादृशस्त्वं कंसभीत्या निगूदः प्रच्छन्न॰ सन्<sup>11</sup> नन्दव्रजे ववृधिषे प्रवृद्धः । किल शब्दः पारमार्थ्ये। तस्माद्व्रजे वासो न भीतिप्रुयुक्तः । तत्रत्यानामनुग्रहार्थ<sup>12</sup> इति भावः ।। 34 ।।

पश्यत्सु सूरिषु सदा परमं पदं ते देव्या श्रिया सह वसन् परया विभूत्या । योगेन योगनिरतैः परिमृग्यमाणः किं त्वं व्रजेषु नवनीतमहो! अमुष्णाः 13 ।। 35 ।।

पश्यदिति - "तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरय" (कठो.3.9.) इति श्रुति । प्रसिद्धेषु सूरिषु परमं धाम पश्यत्सु सत्सु तेषां दर्शनमनादृत्यनित्या<sup>3</sup>नपायिन्या श्रिया सम्पदा च सह तत्रैव वसन्नपि अत्र योगनिरतैर्योगिभिः योगेन चित्तैकाग्रयेण मृग्यमाणोऽपि किमर्थं नवनीतममुष्णाः। अहो इत्याश्चर्ये । प्रच्छन्नस्यैकाकिनो दरिद्रस्य परामर्शश्रुन्यस्य चौर्य-मुचितम्। तद्विसदृशस्य तव तु नोचितमिति ध्वनिः । त्वदीयं सौशील्यं सौहार्दं च पर-त्वमतिक्रम्य त्वामपि विमोहयतीति हृदयम् । अमुष्णा इति मुषस्तेय

3. My, omits श्री

Md, adds वाङ्
 Md, reads देव

<sup>6.</sup> P, reads चेष्टित

<sup>4.</sup> P,, P, & Md, read युग्मम्

<sup>5.</sup> Md, reads वालोचित 8. B reads ग्रहाय

<sup>9.</sup> B reads शकले

<sup>7.</sup> Md, reads पूतन 10. Ad,, Md, & My, add

शलभत्वम् 13. P, & P, read व्यमुणाः

<sup>11.</sup> B omits सन्

<sup>12.</sup> B reads प्रहाय

<sup>1.</sup> Except Md, others omit श्रुति

<sup>2.</sup> Md,, Ad,, B read परम्

<sup>3.</sup> Md, omits नित्य

इति<sup>4</sup> धातोर्लिङि मध्यमपुरुषैकवचनम् । अहो अमुष्णा इति<sup>5</sup> 'ओदिति' (अ.1.1.15.) प्रगृह्यसंज्ञायां प्रकृतिवद्भावः ।। 35 ।।

यं दुर्ग्रहं प्रमनसो<sup>6</sup> मनसापि नित्यं बन्धच्छिदं परममीशमुदाहरन्ति । दाम्ना निबद्ध इति शुश्रुम तं भवन्तं नालं बभूविथ! वत<sup>7</sup>! श्लथनाय तस्य ।। 36 ।।

यमिति - प्रमनसः प्रकृष्टिश्मनसः कवयः य<sup>10</sup> मनसापि दुर्ग्रहं ग्रहीतुमशक्यं नित्यं शाश्वतं बन्धिच्छदं संसारवन्धिच्छदं परममीशं परमस्वामिनं उदाहरित्तं व्याकुर्वन्ति । तं भवन्तं दाम्ना निबद्ध इति च तस्य दाम्नः श्लथनाय विस्नंसनाय नालं वभूविथ न समर्थोऽभूरिति च शुश्रुमेत्यन्वयः वन्धिच्छदं संसारवन्धिच्छदं मनसापि नित्य<sup>11</sup>मेवा-शृण्वमित्यन्वयः । दुर्ग्रहस्यासमर्थस्य बन्धि<sup>12</sup>मोचकस्य ग्रहणं वन्धनं तदमोचनं चायुक्तमिति भावः । तव सौहार्दमेतादृशमिति हृदयम् । शुश्रुमेति खिस्मन् परोक्षत्वारोपेण लिट्²-प्रयोगः ।। 36 ।।

ऐशं हि शैशवमिष व्यतिवेलखेलं यत्पूतनाशकटमर्जुनयोश्च युग्मम् । वाल्योचितान्यपरसाचिविचेप्टितेन हन्तालभन्त शलभायितमोजसस्ते ।। 37 ।।

ऐज़मिति - ईज़<sup>3</sup> सम्बन्धि ऐज़ं<sup>4</sup> शैशवमप्य<sup>5</sup>तिक्रान्तमर्यादलीलं बाल्यवयोऽनुचित-श्रीलमित्यर्थं । यद् यस्मात् कारणात् पूतनाप्रमुखं<sup>6</sup> सर्वं बाल्योचितेना<sup>7</sup>नन्यपरेण साचि-विचेण्टितेन ईपद्विचेप्टितेन । यद्वा साचि शब्दस्तिर्यगर्थे, तिर्यग्विचेष्टितेन ते<sup>8</sup> तवोजसस्ते-जस<sup>8</sup> शलभायितम् अशलभस्य शलभवदाचरणं शलभव्यापारमिति

<sup>4.</sup> B adds अव्यान्

<sup>5.</sup> Ad, adds अत्र

<sup>6.</sup> P1 & P2 reads सुमनसो

<sup>7.</sup> Md, reads 伟河

<sup>8.</sup> Ad reads सुमनसः

<sup>9.</sup> Md omits प्रकृप्टमनसः

<sup>10.</sup> Except Md, others omit from य to दाम्ना

<sup>11.</sup> B reads नित्यं दुर्ग्रहम् इत्यन्वयः

<sup>12.</sup> Md, reads कथन

<sup>1.</sup> Md, reads सर्व 2. Md, reads लिङ् 3. Ad, reads ईशस्य ; Ad, & Md, read ईश्वर

<sup>4.</sup> Md, rends हे शम् 5. B reads अतिकान्त 6. B reads पूतनादिकम्

<sup>7.</sup> My, B reads अन्यपरेण

<sup>8.</sup> B omits ते तव

यावत् । अलभन्त अप्राप्नुवन्<sup>9</sup> । शलभशब्दादाचारार्थे **''लोहितादिडाजभ्यः क्यष्''** (अष्टा.3.1.13.) इति क्यष् प्रत्यये विहिते भावे निष्ठायां रूपम् ।। 37 ।।

सत्येव गव्यविभवे<sup>10</sup> निजधाम्नि भूम्ना पर्यन्तसद्मसु किमर्थमचूचुरस्त्वम् मुष्णंश्च किं व्यजघटो घटशेषमग्रे गोपीजनस्य परिहासपदं किमासीः ।। 38 ।।

सत्येवेति - निजवेश्मनि भूम्ना अतिशयेन गव्यविभवे दिधपयः । प्रभृतीनामित-शयेन विभवे सत्येव समीपगृहेषु किमर्थमचूचुरः अमुष्णाः । मुष्णांश्च गोपीजनस्याग्रे चौर्यमना वृष्वन् घटशेषं घटमात्रशेषं किमर्थं व्यजघटः विघटितवानासीः । उभयत्रापि णौ चि लुङि मध्यमपुरुषैकवचनम् । घटं भञ्जयंश्च किमर्थं हासास्पदमासीः । एतत् सर्वं तवोत्तरोत्तरं लञ्जाकरं भक्तानां चित्ताकर्षमिति भावः ।। 38 ।।

यन्नाम नाथ! नवनीतमचूचुरस्त्वं तच्छादनाय यदि ते मितराविरासीत् । किं मुग्ध! दिग्धममुना करपल्लवं ते गात्रे प्रमृज्य<sup>4</sup> निरगाः किल निर्विशङ्कः ।। 39 ।।

यन्नामेति - तच्छादनाय चौर्या<sup>5</sup>च्छादनाय यदा<sup>6</sup> मितराविरासीत् । तर्हि हे मुग्ध अमुना नवनीतेन दिग्धं लिप्तं<sup>7</sup> करपल्लवं किमर्थं सर्वेषामिप<sup>8</sup> दृश्ये गात्रे विमृज्य मार्जियत्वा निर्विशङ्कः गृहान्निरगाः किल निरगा<sup>9</sup> इति । इंण् गताविति धातोर्लिङ मध्यमैकवचनम् ।। 39 ।।

| 9. Md <sub>1</sub> , Md <sub>3</sub> , Ad <sub>1</sub> read प्राप्नुवन् | 10. P <sub>1</sub> & P <sub>2</sub> read निवहे | 11. Md, reads गव्य |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------|
|                                                                         |                                                |                    |

<sup>1.</sup> Md, & B omit न विभवे 2. Md, reads अचूचुरत्

<sup>3.</sup> Md, omits from अमुख्गाः to एतत्

<sup>4.</sup> Md, reads विमृज्य

<sup>5.</sup> Md, reads गव्य

<sup>6.</sup> Md, reads यति

<sup>7.</sup> Md3 reads विलिप्तम्

<sup>8.</sup> Md, omits अपि

<sup>9.</sup> Md,, B read निर्गत

त्वामन्यगोपगृहगव्यमुषं यशोदा गुर्वी त्वदीयमवमानममृष्यमाणा । प्रेम्णाथ दामपरिणाम<sup>10</sup>मुषां बबन्ध तादृङ्न ते चरितमार्यजनाः सहन्ते ।। 40 ।।

त्वामिति - अभिमानेन गुर्वी अभिमानभराक्रान्ता यशोदा त्वदीयं त्वत्सम्बन्धिनं त्वित्रिमित्तमात्मनोऽवमानम् अमृष्यमाणा असहमाना अथ अनन्तरं दामात्मना परिणतेन न² प्रेम्णा बबन्ध तथा हि आर्यजनाः पित्रादयः स्व⁴पुत्रादीनां तादृक्चौर्यात्मकं चरितं न⁵ सहन्ते तत्प्रेम<sup>6</sup>भराक्रान्ता आर्य जनाः तान् बन्धनादसहित्रिति वा ।। 40 ।।

मात्रा यदि त्वमित दामिन सित्तबद्धः<sup>9</sup> तच्छ्राविणामुदितचाक्षुषनिर्झराणाम् । बध्नासि हन्त हृदयं भगवन्कुतस्त्वं<sup>10</sup> सर्वो हि वश्यविषये विवृणोति वीर्यम् ।। 41 ।।

मात्रेति - हे भगवन् मात्रा त्वं यद्दामिन<sup>11</sup> सिन्नबद्धोऽसि तिर्हि<sup>12</sup> बन्धनं शृण्वतां त्वदुःखेन समानदुःखानामुदित चाक्षुषाश्रप्रवाहाणामनुरक्तजनानां कृतो हेतोर्हृदयं बध्नासि। तव चेदपराधिनिमित्तबन्धन<sup>13</sup>मुचितं निरपराधानां तेषां बन्धनमनुचितमिति ध्वनिः । तथा हि सर्वो हि वश्य<sup>14</sup>जनविषये वीर्यं विवृणोति तव सौलभ्य सौशील्य<sup>15</sup> सर्वचित्ताकर्ष-किमिति भावः ।। 41 ।।

#### 10. P1 & P2 read जुपाम्

<sup>1.</sup> Ad, omits अथ

<sup>2.</sup> Md, & Ad, omit न

<sup>3.</sup> Md, reads बन्धः

<sup>4.</sup> Mdi, Ad, read च पुत्रादीनाम्

<sup>5.</sup> Ad, omits न सहन्ते

<sup>6.</sup> B omits from तत्त्रेम to वा

<sup>7.</sup> Md,, Ad,, B read आत्मीयजनाः

<sup>8.</sup> Ad, reads तादृग्वन्धनम् ; Md, reads तदन्धं नासन्निति वा

<sup>9.</sup> Md reads सन्निवद्धम्

<sup>10.</sup> P, & P2 read कुतस्तत्

<sup>11.</sup> My, reads यदि दामनि

<sup>12.</sup> Ad, omits तर्हि ; Md, & My, add इन्त हृदयम् 13. My, reads अनुचितम् 14. Md, reads बन्धुजन 15. Md, reads सौलभ्यं सौशील्यं च

कान्तालकान्तममलं कमलायताक्षम् उद्भूविलासमुदितस्मित<sup>1</sup>मुन्नसं च । वक्त्रं वहन् परम! गोपगृहेषु किं त्वं गोपीमनांसि नवनीतमुताभ्यमोषीः ।। 42 ।।

कान्तेति - हे परम उद्भूतभूविलासम् उन्नसम् उन्नतनासिकं 'उपसर्गाच्च' (अ. 5.4.119.) इति नासिकाशब्दस्य नसादेशः । किं त्वं गोपीमनांसि अमुष्णाः उत गोपीगृहेषु नवनीतम् ।। 42 ।।

सर्वं गुणाय गुणिनामिति सत्यमेतत् यत्खिल्विहेतरजने मिलनत्वहेतुः<sup>2</sup> । यद्गो<sup>3</sup>पवेष विनिवेषण<sup>1</sup>मुक्तमन्ते गोपालनं च गणयन्ति गुणं गुणेषु ।। 43 ।।

सर्वमिति - इह लोके यत् कृत्यमितरजने गुणशून्यजने मालिन्यहेतुः तत्सर्वं गुणिनां जनानां गुणाय भवतीति जनवचनम<sup>5</sup>सत्यमेव । यद् यस्मात् कारणात् तेषु गुणेषु गोपानां वेषविनिवेषणं वेषस्याकारस्यालङ्कारस्य वा विनिवेषणं आश्रयणं गोपालनम् च<sup>7</sup> चकारादिह सह<sup>8</sup>क्रीडनं च उत्तमं गुणं गणयन्ति ।। 43 ।।

गोपालपोतकतया निभृतं धरित्रीम् आवस्तुकाम इव सन्नपि बाल्यलौल्यात् । ऐन्द्रं निहत्य<sup>9</sup> महमद्रिमथो<sup>10</sup> दधानः किं तस्थु<sup>11</sup>षे सुरगणाय सवासवाय ।। 44 ।।

गोपालेति - बाल्यचापल्यात् गोपालपोतकतया गोपाला भंकतया धरित्रीं धरित्रयां निभृतं गूढम् आवस्तुकामः स्थातुकाम इव सन्नपि ऐन्द्रं महमुत्सवं

<sup>1.</sup> Md, reads स्पृहम्

<sup>2.</sup> Md, reads हेतुम्

<sup>3.</sup> Md, reads तद्रोपशेष

<sup>4.</sup> P<sub>1</sub> reads विनिषेवणमुत्तमम् ; P<sub>2</sub> reads विनिषेपणमुत्तमम् 6. Ad, reads निषेवणम् 7. Md, omits च

मुत्तमम् 5. My reads सत्यमेव

<sup>6.</sup> Ad, reads निषेवणम् 7. Md, omits च 8. Ad, adds अकरोत् ; Md, omits सह 9. All manuscripts except P, & P, read निवार्य 10. Md, reads अधो 11. P, & P, read तस्थिषे

<sup>1.</sup> Md, & Ad, read बाल

<sup>2.</sup> Ad, omits निभृतम्

निवार्य अधो³ गोवर्धनाद्रिं दधानः सवासवाय सुरगणाय किं किमर्थं तस्थुषे⁴ स्वाभिप्रायं प्रकाशयन् स्थितवानासीः । धरित्रीमिति 'उपान्वध्याङ्वसः' (अ.1.4.48.) इति सप्तम्यर्थे द्वितीया । त्वया गृह्यमाणमि परत्वं ग्रहीतुमशक्यमिति भावः । नन्दगोपप्रभृतिषु गोपेषु सांवत्सरिक महेन्द्रोत्सवं कर्तुं प्रवृत्तेषु तन्निवार्य भगवता गोवर्धनपर्वतोद्देशेनोत्सवः कारितः । तदानीमिन्दः प्रकृपितः सन् सप्तरात्रं निरन्तरं ववर्ष । तद्वर्षिवारणाय तमेव पर्वतं स्वप्रभावमाविष्कुर्वन् भगवान् दधार । तदानीं भगवद् प्रभावं ज्ञात्वा इन्द्रः सुरगणैः सह भगवन्तं तुष्टावेति श्रीमद्भाग-वत् 10प्रसिद्धम् ।। 44 ।।

वेणुक्वणप्रणियनि त्विय लोकनाथ<sup>11</sup>!

बृन्दावनं चरणसञ्चरणैः पुनाने ।

भावास्तदा वनभुवः किल कीदृशास्ते

त्वद्गीतसिक्तसिकतासु वसुन्धरासु ।। 45 ।।

वेणुक्वणेति - क्वणो नादः । पुनाने शोधयमाने भावाः पदार्थाः । चेतनाचेतनात्मकाः कीदृशाः प्राचीनामवस्थां परित्यज्यावस्थान्तरमापन्नाः । तदुक्तं श्रीरङ्गराजस्तोत्रे श्रीमद्भ-ट्टारकैः श्रीवत्साङ्कमिश्र<sup>12</sup>पुत्रैः,

शैलोऽग्निश्च जलां बभूव मुनयो मूढां म्बभूवुर्जडाः । प्राज्ञामासुरगाः सगोपममृतामासुर्महाशीविषाः ।। गोव्याघ्राः सहजाम्बभूवुरपरे त्वन्याम्बभूवुः । प्रभो त्वं तेष्वन्यतमाम्बभूविथ भवद्गुणेक्वणोन्मादने<sup>2</sup> ।।

(रङ्ग.स्तोत्र उ.श.72)

अयं श्लोकस्तत्रैवास्माभिव्याख्यातः । सिकतानामपि गीतरससेकान्मार्दवशैत्याप्तिः ।।45।।

<sup>3.</sup> B & My read अथो

<sup>6.</sup> Md, adds वर्षम्

<sup>8.</sup> My omits प्र in प्रभावम्

<sup>10.</sup> My, reads भागवते

<sup>4.</sup> B reads तस्थिषे 5. Md, B read कुपितः

<sup>7.</sup> Md, reads तदा for तद् ; My, reads धारणाय for वारणाय

<sup>9.</sup> Except My, & Ad, others omit प्र in प्रभावम्

<sup>11.</sup> Md, reads लोकनाथें 12. My, omits मिश्र

<sup>1.</sup> My, omits अनुस्वार

धन्यैश्श्रुतं तिदेह तावकरासकाले गीतेन येन हि शिलास्सिललां बभूवुः । पञ्चापि किञ्च परिवृत्तगुणानि भूता -न्युर्वीकृशानुमरुदम्बरशम्बराणि ।। 46 ।।

धन्यैरिति - तावकरासक्रीडाकाले रासो नामानेकतालप्रबन्धोऽनेकपात्रो मण्डलाकारो नृत्तविशेषः । तत्र गीतं धन्यैर्भाग्यविद्धः श्रुतं येन हि शिलाः सिलिलाम्बभूवुः । किञ्च पञ्चापि भूतानि प्राचीनं गुणं परित्यज्यापूर्वकल्याणशब्दस्पर्शादिगुणानि व्यत्यस्त गुणानिति वा । सिलिलाम्बभूवुरिति सिलिलशब्दात् 'सर्वप्रातिपदिकेभ्य' (वार्तिक under सूत्र 2665) इति क्विप्रत्यये कृते 'सनाद्यन्ता धातवः' (अ.3.1.32.) इति सिलिशब्दस्य धातुसंज्ञायां 'कास्प्रत्ययादाममन्त्रे लिटि' (अ.3.1.35.) इत्याम्प्रत्यये कृते सिललामिति रूपनिष्पत्तौ पश्चात् 'कृञ्चानुप्रयुज्यते लिटि' (अ.3.1.40.) इति बभूव । आसां चकारेत्यादि-शब्दनामनुप्रयोगे सिललाम्बभूव सिललामासेत्यादिरूपम् ।। 46 ।।

तेभ्यः कृती न किल कश्चिदिहास्ति ये वै
रासोत्सवोत्सुकधियस्तव काननान्ते ।
वेणुस्वनस्नुतरसौघपरिप्लुतं<sup>7</sup> ते
स्वे सृक्वणी रसतया<sup>8</sup> लिलिहुर्भुजङ्गाः ।। 47 ।।

तेभ्य इति - उत्सुकधिय इति षष्ठी । काननान्ते काननान्तः । अन्तः शब्दोऽयमव्ययः । कृती कृतार्थः । वेणुस्वन इति मृतामृतरस प्रवाह<sup>2</sup>प्लावितप्रान्ते अन्त<sup>3</sup>र्गतं विषमेव अमृतत्वेन परिणतमिति अनुसन्धेयम् । सृक्वणी ओष्ठप्रान्तौ बहिर्निस्मृतामृत<sup>7</sup>रसप्रवाह-ग्रहणार्थमन्तर्लिलिहुः इत्यर्थः ।। 47 ।।

<sup>3.</sup> My, omits from किंच to वा \* पञ्चानि is the suggested reading

<sup>4.</sup> B adds परिवृत्तगुणानि 5. Ad, reads निवृत्त for व्यत्यस्त 6. My, omits कृते

<sup>7.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read परिप्लुतान्ते

<sup>8.</sup> P, & P, read रसनया

<sup>1.</sup> B reads काननानाम् अन्तः

<sup>2.</sup> Md, adds कृत

<sup>3.</sup> Md, & My, add अत्र

<sup>4.</sup> Md, reads विषये प्रकृतत्वेन

<sup>5.</sup> Md, reads परिणमितम्

<sup>6.</sup> My, reads सुविवणी

<sup>7.</sup> Md reads बहिर्निसृता कृतप्रवाह

<sup>8.</sup> Md, omits इत्यर्थः

अम्भोदनीलमरविन्ददलायताक्षं पिञ्छावतंसमुररीकृतवेणुपाणिम् । त्वां गोपवेषपरिकर्मितकायकान्तिं धन्यास्तदा दृदृशु<sup>9</sup>रुन्मथितान्यभावाः ।। 48 ।।

अम्भोदमिति - उररीकृतमङ्गीकृतं गोपवेषेणालङ्कृतशरीरकान्तिं तदा रासोत्सवसमये उन्मथितो विघटितो भोग्यवस्त्वन्तरविषयो भावो येषां ते तथोक्ताः ।। 48 ।।

गोवर्धनो गिरिवरो यमुना नदी सा बृन्दावनं च मधुरा<sup>10</sup>च पुरी पुराणी । अद्यापि हन्त सुलभाः कृतिनां जनानाम् एते<sup>11</sup> भवचरणचारजुषः प्रदेशाः ।। 49 ।।

गोवर्धनिति - पुराणी पुरातनी कृष्णावतारात्पूर्वं शत्रुघ्ननिवेषिततया पुराणत्वम् । अद्यापि त्वदवतारिवप्रकर्षेऽपि कृतिनां सुकृतिनां चारजुषः संचार<sup>12</sup>जुषः परम्परयापि भगवत्सम्बन्धि<sup>13</sup>सहवासोऽपि तत्सहवासप्राय इति भावः ।। 49 ।।

श्रीकृष्णावतारेऽपि वयमलब्धमनोरथा इति विषीदति -

वृन्दावने स्थिरचरात्मककीटदूर्वा पर्यन्तजन्तुनिचये बत! ये तदानीम् । नैवालभामहि जिनं हतकास्त एते पापाः पदं तव कदा पुनराश्रयामः ।। 50 ।।

वृन्दावनेति - स्थिरचरात्मकः स्थावरजङ्गमात्मकः कीटदूर्वा<sup>2</sup>वधिकः जन्तुनिचयो यस्मिन्निति बहुव्रीहिः । स्थिरापकर्षावधिर्दूर्वा चरापकर्षावधिः

<sup>9.</sup> Md<sub>1</sub> reads ननृतुः 10. P<sub>2</sub> reads मथुरा 🏻 11. Md<sub>1</sub> reads अन्ते 12. Md<sub>1</sub>, B omits सञ्चारजुषः 13. Md<sub>1</sub> reads सम्बन्ध

<sup>1.</sup> Md, reads यदा

<sup>2.</sup> My, reads कीटदूर्वादधिकः

कीटः । दूर्वाया अपि क्षयवृद्धियोगेनान्तः संज्ञितया जन्तुपदेन व्यपदेशः । ये<sup>3</sup> वयं तदानीमेवंविधे वृन्दावने जिनं जन्म नैवालभामहि न लब्धवन्तः लङात्मनेपदोत्तमबहुवचनम् । हतकाः प्रणष्ठाः पापास्त एते तव पदं कदा पुनराश्रयायः ।। 50 ।।

हा जन्म तासु सिकतासु मया न लब्धं रासे त्वया विरहिताः किल गोपकन्याः । यास्तावकीनपदपङ्क्तिजुषोऽजुषन्त निक्षिप्य तत्र निजमङ्गलमनङ्गतप्तम् ।। 51 ।।

हा जन्मेति - सिकतासु जन्म सिकता<sup>4</sup>त्विमत्यर्थः । त्वया क्रीडामध्ये अन्तर्हितेन याः तावकीनपदपङ्क्तिजुषः तासु सिकतासु जन्म न लब्धमित्यन्वयः। तत्र सिकतासु गोपकन्याः अनङ्गतप्तम् अङ्गं निक्षिप्य अजुषन्त<sup>5</sup> अप्रीणन् जुषि प्रीति सेवनयोरिति धातोः लिङ प्रथमा बहुवचनम् । संसार तप्तमप्यङ्गं तत्र निक्षिप्य पादस्पर्शप्रभावात् जुषेयेति भावः ।। 51 ।।

आचिन्वतः कुसुममंघ्रिसरोरुईं ते
ये भेजिरे बत वनस्पतयो लता वा ।
अद्यापि तत्कुलभुवः कुलदैवतं मे
वृन्दावनं मम धियं च सनाथयन्ति ।। 52 ।।

आचिन्वतेति - तत्कुलभुवः तत्सन्ततिप्रसन्ततिभवाः मम कुल<sup>2</sup>दैवतम् उपास्यं सनाथयन्ति कृतार्थयन्ति । अङ्घिसरोरुहं भेजिर इति आरोहणावरोहणसमय इति भावः । धियं तदनुसन्धान प्रवृत्तामित्यर्थः । । 52 ।।

<sup>3.</sup> Ad, omits ये वयम् 4. B omits त्व in सिकतात्वम् 5. Md, omits from आजुपन्त to तत्र

<sup>1.</sup> My reads प्रभावाम

<sup>2.</sup> Except B & Ad, others omit कुल

<sup>3.</sup> My omits भावः

<sup>4.</sup> My, reads भावः

यत्त्वत्प्रियं तिदह पुण्यमपुण्यमन्यत् नान्यत्तयोर्भवित लक्षणमत्र जातु । धूर्तायितं तव हि यत्किल रासगोष्ट्यां तत्कीर्तनं परमपावनमामनन्ति ।। 53 ।।

यदिति - त्वित्रियत्वाप्रियत्वे एव पुण्यपापयोर्लक्षणे ताभ्यामन्यन्न लक्षणं भवतीत्यर्थः। तथा हि यद्ययद्ध्रतीयतं धूर्तवदाचरणं परदारस्पर्शादि तत्कीर्तनं पावना दिप पावनम्। श्री पराशरशुकादयः समामनन्ति श्रुतिस्मृतिसदाचारविहितस्याप्यनुष्ठानस्य त्वित्रिय त्वादेव धर्मत्वं तिन्निषद्धस्याप्यधर्मत्वं तदप्रियत्वात् ।। 53 ।।

या कंसमुख्यनृपकीटनिबर्हणोत्था सा निर्जितास्त्रिजगतस्तव नैव कीर्तिः । गोपालनादि यदिदं भवदीयकर्मे -त्यार्द्रीकरोति विदुषां हृदयं तदेतत् ।। 54 ।।

या इति - नृपकीटो नृपापसदः <sup>10</sup> निर्जितित्रजगत इति त्रिविक्रमा <sup>11</sup>वसर इति शेषः । यदिदं गोपालनादि तदेतत् भवदीयकर्मेति विदुषां हृदयं द्रावयित । तव परा-क्रमनिमित्तो विदुषां न सन्तोषः । किन्तु सौशील्यवात्सल्यानिमित्त इति भावः । 154।

गोपालवेषपरिकर्म परावरेशं
यन्नाम धाम परमं तमसः परस्तात् ।
तत्पिञ्छलाञ्छनसुदामकृतोपवीतं
गोधूलिधूसरितकुन्तलमन तरास्ताम् ।। 55 ।।

गोपालेति - परावरे<sup>2</sup> ईष्टे अनुशास्तीति परावरेशं उत्कृष्टापकृष्टरूप जगदीशं तमसः त्रिगुणात्मकात् प्रकृतिमण्डलात् परस्तात् परममुत्कृष्टं यन्नामधाम

<sup>5.</sup> Md, reads तव हि6. B adds तव

<sup>8.</sup> All except Ad, & Ad, omit श्री

<sup>10.</sup> Md, reads नृपापशदः

<sup>7.</sup> Ad, omits पावनादपि

<sup>9.</sup> Md, reads कीर्तनदेव ; B reads प्रियादेव

<sup>11.</sup> My, reads अवतार

<sup>1.</sup> Md, reads द्रवति

<sup>2.</sup> B reads परावरेशः

महापुरुषाख्यं तेजः 'वेदाहमेतं पुरुषं महान्तं आदित्यवर्णं तमसः परस्तात्' (इवेता. 3.7.) इति हिं श्रुतिः । तद्गोप<sup>3</sup>वेषालङ्कारं ् बर्ह<sup>4</sup>लाञ्छनवनमालाकृतोपवीतं अन्तः³करणे आस्ताम् आस उपवेशन इति धातोर्लोडात्मनेपदप्रथमैकवचनम् ।। 55 ।।

कालयवनसहायो जरासन्धस्तावत् मथुरां रुरोध । तदानीं योगमायया द्वारवतीं निर्माय तत्रत्यसकलपौरजनं तत्र निवेश्य सर्वेश्वरः स्वयं पलायितवानिति श्रीभागवते प्रसिद्धम् । तदनुसन्धत्ते -

यद्वै जरासुतभयाद्द्य<sup>6</sup>पलायिथास्त्वं

तच्चेन्मनुष्यचरितानुविधानजं ते । तर्हि त्रिलोकगुरुमीश्वरमीश्वराणां बाणाहवे किमिह<sup>7</sup> शम्भुमजृम्भयस्त्वम् ।। 56

यद्वै इति - जरासन्धसैन्याद्धेतोर्व्यपलायथा इति यत् तत् तन्मनुष्यचरितानुकरणं<sup>8</sup> चेत् तर्हि त्रिलोकगुरुमिन्द्रादीनामपि<sup>1</sup> **ईश्वरं<sup>2</sup> श**म्भुं बाणासुरयुद्धे किमिति कस्माद्धेतोरजृम्भयः जृम्भितमकरोः । जृभि³ जृम्भि गात्रविनाम<sup>4</sup> इत्यस्माद्धातोर्णिचि विहिते लङ्<sup>5</sup>मध्यैकवच-नम् । तदुक्तं<sup>6</sup> भारते -

जृम्भणास्त्र<sup>7</sup>प्रयोगेन जृम्भमायास शङ्करम् । जृम्भाभिभूतस्तु हरो रथोपस्य उपाविशत् ।। न शशाक तदा योद्धं कृष्णेनाक्लिप्टकर्मणा । (वि.पु. 5.33.24,25)

इति विपलायथा इति अय पय गताविति धातोः 'क्रुमो<sup>8</sup> रोलः' 'उपंसर्गस्यायतौः'<sup>9</sup> (अप्टा.8.3.79.) इति लत्वे कृते $^{10}$  लि $\mathbb{B}^{11}$  मध्यमैक्वचनम् । तव सहजं सर्वेश्वरत्वं क्वचित्क्वचिन्मानुषनटनामभि<sup>12</sup>भवतीति<sup>13</sup> भावः ।। 56 ।।

3. My, reads गोपाल

4. My, reads वर्हि

5. Bomits अन्तः

6. P1 & P2 read विपलायिया

7. P, & P, read निमिति

8. Md,, Ad, & Ad, read करणजं चेत्

1. Ad omits अपि 2. Md reads ईश्वरशब्दं for ईश्वरं शम्भुम्

3. Md omits जृभि 4. My reads गात्रविनामय

6. My, omits तदुक्तं भारते ; Ad, reads भागवते

8. Ad, omits कृपो रोलः ; B reads कृपे

10. Md, reads कृत्वे 11. My, reads लङ्

13. Ad, omits इति भावः

5. B reads लिङि; My, reads लिङ

7. Ad, reads जृम्भणास्त्रेण गोविन्दो

9. Md, reads उपसर्गस्यायतौ

12. My, reads अनुभवति

भगवता<sup>14</sup> कृष्णेन पौण्ड्रकवासुदेवे तत्सखे काशिराजे च हते तत्पुत्रेण त्रचम्बकवर-प्रसादादुत्पादितया कृत्यया द्वारवत्यां दह्यमानायां तदानीं देव्या रुक्मिण्या सह अक्षै<sup>15</sup>-र्दीव्यन् देदीव्यन् श्रीकृष्णः सुदर्शनं प्राहिणोत् । तत् च तां कृत्यां वाराणसीं काशिराजं च ददाहेति श्रीभागवतेऽन्यत्रापि प्रसिद्धम् । तदनुसन्धत्ते - जातमिति -

जातं कुतस्तदकृतज्ञविचेष्टितं ते
पुत्रीयया किल वरं ववृषे वृषाङ्कात् ।
अक्षेषु सक्तमतिना च निरादरेण
वाराणसी हरपुरी भवता विदग्धा ।। 57 ।।

पुत्रीयया आत्मनः पुत्रेच्छया वृषाङ्काद् वरं ववृषे किल । पुत्रीययेति 'सुप आत्मनः क्यच्' (अ.3.1.8.) इति पुत्रशब्दादिच्छायामर्थे क्यजिति विहिते 'क्यचि च' (अ. 4.4.33.) इति ईत्वे च विहिते 'अ प्रत्ययात्' (अ.3.3.102.) इति अकारप्रत्यये च विहिते पुत्रीययेति रूपम् । अक्षेषु सक्तमिति मेना निरादरेण तस्य हरस्य पुत्री सुदर्शनं प्रेषयता त्वया दग्धेति यत् तदकृतज्ञविचेष्टितं कृतप्तचेष्टितं ते कुतो जातम् । ततो वरलाभस्तत्पुर-दाहश्चायुक्तमिति भावः ।। 57 ।।

सञ्जीवयन्नपि मृतं सुतमुत्तरायाः
सान्दीपनोश्चिरमृतं सुतमानयंश्च ।
धाम्नो निजाद् द्विजसुतान् पुनरानयन् वा
स्वामेव तां तनुमहो! कथमानयस्त्वम् ।। 58 ।।

सञ्जीवयन्निति - अश्वत्थाम्ना अपाण्डवास्त्रप्रयोगेण अभिमन्युपत्या उत्तराया गर्भे च दग्धे तं मृतमिप सुतं 'पादेन कमलाभेन ब्रह्मरुद्रार्चितेन वै<sup>4</sup>। पस्पर्श पुण्डरीकाक्ष आपादतलमस्तकम् । यदि मे ब्रह्मचर्यं स्यात् सत्यं च मिय

<sup>14.</sup> My, reads भवता ; Md, omits कृष्णेनल

<sup>15.</sup> Md<sub>1</sub> & My<sub>1</sub> omit अक्षे

<sup>1.</sup> Md, reads वृणीये

<sup>2.</sup> My, reads मनसा

<sup>3.</sup> It should be आदरेण

<sup>4.</sup> My, reads ₹

तिष्ठति । अव्याहतं ममैश्वर्यं तेन जीवस्व<sup>5</sup> बालिशं<sup>16</sup> इति प्रकारेण सञ्जीवयन् तथा बलरामसहायेन गुरुदक्षिणार्थं सान्दीपनिना चिरमृतस्वपुत्रे वृते<sup>7</sup> तदानीं दाहाग्निं पञ्चजनाख्येनासुरेण भिक्षतं चिरमृतं गुरुसुतमानयश्च तथा द्वारवत्यां कस्यचिद् ब्राह्मणस्य पुत्रेषु जातमात्र<sup>1</sup> एव मृतेषु तिस्मिन् साक्रोशे भगवान् स्वयमर्जुनसारथिर्भूत्वा सप्तसमुद्रम् लोकालोकपर्यन्तं<sup>2</sup> महान्धकारं चातीत्य<sup>3</sup> अण्डभित्ति<sup>4</sup>समीपवर्तिनो विष्णु<sup>5</sup>लोकात् स्वधाम्नो द्विजसुतांस्तत्र निवसता<sup>6</sup> श्रीकृष्णा-र्जुन<sup>7</sup>समुत्सुकेन विष्णुना दत्तान् पुनरानयन् वा स्वामेव<sup>8</sup> काले<sup>9</sup> विप्रकर्षेऽपि पूर्वा<sup>10</sup>वस्थामेव मातापितृप्रियां तेषां तनुं शरीरं कथमानयः? अहो आश्चर्यम् । अत्र सञ्जीवनं पुत्रानयनं कथञ्चिद् घटताम् । कालविप्रकर्षेऽपि यथापूर्वतादृशतनुसन्निवेश आश्चर्यमिति भावः । 58 ।।

इत्थमादौ श्रीरङ्गराजमर्चावतारं तदनु परव्यूहावस्थं च<sup>11</sup>सर्वेश्वरं तदनन्तरं च विशेषेण विभवावतारं देवतिर्यङ्मनुष्यसाधर्म्येऽपि अतिमानुषैः सर्वे<sup>12</sup>श्वरिलङ्गैः सर्वेश्वरदृष्ट्याभि-ष्टुत्य सम्प्रति<sup>13</sup> स्वकीयमाकिञ्चन्यानुसन्धानैः<sup>14</sup> शरणमुपगच्छन् स्तोत्रं परिसमापयति -

अद्यापि नास्त्यु<sup>15</sup>परतिस्त्रिविधापचारात् पापः परे निर्पाततोऽस्मि तमस्यपारे । एतादृशोऽहमगतिर्भवतो दयायाः पात्रं त्वदीयचरणौ शरणं प्रपद्ये ।। 59 ।।

<sup>5.</sup> Ad, reads जीवस्तु 6.) Ad, reads वालिक

<sup>7.</sup> Except Ad<sub>2</sub> & Md<sub>3</sub> others omit वृते तदानीम्

<sup>1.</sup> My, reads जातमात्रेण for जातमात्र एव

<sup>3.</sup> My reads भातीत्यण्ड

<sup>2.</sup> Md, reads पर्वत 4. Ad, omits भित्ति

<sup>5.</sup> My reads विष्णोर्लोकात्

<sup>6.</sup> B reads निवसतान्

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub> adds दर्शन 8. B reads

<sup>8.</sup> B reads त्वामेव ; Md, & Ad, read सेवामेव

<sup>9.</sup> B reads कालविप्रकर्पेऽपि

<sup>10.</sup> B adds यथापूर्व तादृश तनुं सन्निवेश्य after अपि

<sup>11.</sup> My, omits च

<sup>12.</sup> My omits सर्वेश्वर

<sup>13.</sup> Md, omits संप्रति

<sup>14.</sup> My reads अनुसन्दधानः

<sup>15.</sup> Md reads न ह्युत्परतः

अद्यापीति - अद्यापि आचार्य । समाश्रयणान्तरमपि भगवदपचारभागवदपचार-मसह्यापचाररूपात् विविधापचारादनुपरतः अत एव पापः । अनेन कर्मराहित्यमुक्तम् । भिक्ति राहित्यञ्चार्थसिद्धम् । अत एवापारेऽनन्ते परे महति तमस्यज्ञाने निपतितोऽस्मि । अनेन ज्ञानराहित्यमुक्तम् । भिक्त राहित्यञ्चार्थसिद्धम् । अत एव तादृशो । उहं अकिञ्चनो - ऽहं अगितः उपाया नितर्शन्तरश्चः । अत एव त्वत्कृपा । पात्रमहं त्वदीयचरणौ शरणं प्रपद्ये । त्वयि न्यस्त भरो भवामि ।। 59 ।।

एतच्छरणव्रजनमपि न<sup>9</sup> मनः पूर्वकम् विकलाङ्गं <sup>10</sup> च तस्मादेतदिप व्याजमात्रं केवलम् । त्वदीयदयैव सर्वपरिपूरकम् समुत्तारकं चेत्यनुसन्धत्ते -

विस्नम्भणं त्वयि न यद्यपि मेऽस्ति नापि श्रद्धा यथोक्तवचनार्थगता तथापि । वाचं त्विमां स तु सुकृद<sup>11</sup>थाप्यसकृन्मयोक्तां सत्यां कुरुष्व दययैव दयैकसिन्धो ।। 60 ।।

विस्नम्भणिमिति - यद्यपि त्विय प्रपत्त्यवयभूतो 12 रिक्षिष्यतीति महा 13 विश्वासो 14 नास्ति तदङ्गभूता पूर्वोक्तशरण व्रजनवचनार्थविषया श्रद्धापि मे नास्ति तथापि मां शरण-व्रजनविषयां वाचं सकृद्धा असकृद्धा मयोक्तां वाचं केवलं 1 कृपयैव सत्यां कुरुष्व । यतस्त्वद्दयैकसिन्धुः प्रपत्त्यनुष्ठानस्तु 2 सकृदेव । असकृदुक्तिरादरात् 3 ममवाचिकप्रप-त्त्यनुष्ठानम् । यथा तथा 4 वा स्यात् । अथापि सत्यां सहितां 5 सफलां कुरुष्वेति भावः ।। 60 ।।

इत्थं शरणागतिमनुष्ठाय स्वयं पापीयानित्यनुसन्दधानोऽपि भगवतो रक्षकत्वादि गुणानुसन्धानेन दृढविश्वासः सन् स्वयं िनर्भरोऽस्मीत्युच्छ्व <sup>7</sup>सति

<sup>1.</sup> Md, reads आश्चर्य राहित्यञ्चार्यसिद्धम्

My reads रूपा
 My reads एतादृशोऽहम्

<sup>3.</sup> Except Md, others omit भक्ति

<sup>5.</sup> Md, reads उपेयान्तर

<sup>6.</sup> B reads कृमायाः

<sup>7.</sup> B reads सन्यस्त 10. Md, reads विमलाङ्गम्

<sup>8.</sup> My & Md, read अस्मि 11. Md, reads स तु तथापि

My, reads असत्पूर्वकम
 My, reads अवयवो

<sup>10.</sup> Ma, reads विमलाङ्ग 13. Md, omits महा

<sup>14.</sup> My, & B add अपि and also B adds मे

<sup>1.</sup> Md, omits केवलम्

<sup>3.</sup> Md reads देशिक 5. B reads साङ्गम्

<sup>2.</sup> My omits तु 4. My omits तथा

<sup>6.</sup> My omits स्वयम् 7. My reads इत्युक्ते

#### - पापीयसो इति -

पापीयसोऽपि शरणागितशब्दभाजो नोपेक्षणं मम तवोचितमीश्वरस्य । त्वज्ज्ञानशक्तिकरुणासु सतीषु नेह<sup>8</sup> पापं पराक्रमितुमर्हति मामकीनम् ।। 61 ।।

शरणागितशब्दभाजो यथा तथा वा शरणागितशब्द<sup>9</sup>प्रयोक्तुर्मम नित्य<sup>10</sup>दास्यभाज उपेक्षणं ईश्वरस्य नित्यस्वामिनो यत्किञ्चिद्व्याजमात्रापेक्षिणस्तव नोचितम् । किञ्च इतः परं मामकीनं शरणागित<sup>11</sup>प्राप्तिविरोधि पापं रक्षणोपयुक्तासु त्वज्ज्ञानशक्तिकरुणासु नित्यं<sup>12</sup> सतीषु ताः पराक्रमितुमलङ्घ्य पुनरिप संसारे प्रवर्तयितुं नाईति। शरणव्रजनपर्यन्त एव पापपराक्रम इति भावः ।। 61 ।।

इति श्रीमद्रामानुजाचार्यविरचितमितमानुपस्तव<sup>13</sup>व्याख्यानम् सम्पूर्णम् ।।
 श्रीमते रामानुजाय<sup>14</sup> नमः ।। श्रीनिवास<sup>15</sup>गुरवे नमः ।।
 वेङ्कटाचार्यशिष्येण रामानुजविपश्चिता ।
 अतिमानुपसंज्ञायास्तुतेर्व्याख्या विनिर्मिता ।।
 ।। हरिः ओम् ।। श्रियै नमः ।।

<sup>15.</sup> My, omits from श्रीनिवास



<sup>8.</sup> P2 reads नैव

<sup>9.</sup> Md, reads शिए

<sup>10.</sup> My, omits from नित्य to शरणागति

<sup>11.</sup> B adds शब्दप्रयोक्तृवत् after शरणागतिः ; Md, adds तत्

<sup>12.</sup> B reads नित्यासु

<sup>13.</sup> My, reads स्तोत्र

<sup>14.</sup> My, reads वेदान्तदेशिकाय

# सुन्दरबाहुस्तवम्

।। श्रीमते रामानुजाय नमः ।।।। श्रीनिवासगुरवे नमः ।।

अथ भगवद्भाष्यकारसकाशाल्लब्धपरावर<sup>1</sup>तत्त्वयाथात्म्यावबोधः श्रीवत्साङ्कमिश्रः कावे-रीमध्यगताच्छ्रीरङ्गक्षेत्रात् दक्षिणस्यां दिशि वन<sup>2</sup>गिरिवृष<sup>3</sup>गिरिसिंहगिरिप्रभृतिनामभिः प्रसिद्धे महापर्वते<sup>4</sup> कृतावतारं सुन्दरबाहुं सुन्दरालङ्कारादिनामभिर्व्यवह्रियमाणं दिव्य-प्रबन्ध<sup>5</sup>वैभवं महाविष्णुं स्वोजीवनार्थं सकलप्राणिहितार्थं च<sup>6</sup> स्तोतुकामः प्रथमं स्तोत्रा-रम्भं प्रतिजानीते<sup>7</sup> - श्रीमन्ताविति -

श्रीमन्तौ हरिचरणौ समाश्रितोऽहं श्रीरामावरजमुनीन्द्रलब्धबोधः । निर्भीकस्तत इह सुन्दरोरुबाहुं स्तोष्ये तच्चरणविलोकनाभिलाषी ।। 1 ।।

यतः कारणात् भगवत्पादसमाश्रितः रामानुजमुनीन्द्रसकाश लब्धबोध<sup>8</sup>श्च ततः कारणात् निर्भयः सन् तच्चरणसाक्षात्काराभिलाषी सुन्दरोरुबाहुनामानं विष्णुं स्तोष्य इत्यन्वयः । हरिचरणौ समाश्रित इत्यनेन प्रबन्धादौ कर्तव्या नमस्क्रिया कृतेत्यनुसन्धेयम् ।। 1 ।।

सुन्दरायतभुजं भजामहे वृक्षषण्डमयम<sup>10</sup>द्रिमास्थितम् । यत्र सुप्रथितनूपुरापगा तीर्थमर्थितफलप्रदं विदुः ।। 2 ।।

<sup>1.</sup> My, reads परापर

<sup>2.</sup> Md, reads विनध्य

<sup>3.</sup> Ad, omits वृषगिरि

<sup>4.</sup> My reads सर्वत्रैः for महापर्वते My reads महापत्वले

<sup>5.</sup> Md<sub>4</sub> & My<sub>2</sub> add प्रसिद्ध My<sub>1</sub> adds पुराणादिषु प्रसिद्ध

<sup>6.</sup> My<sub>2</sub> omits च 7. Md<sub>4</sub>, Md<sub>2</sub> & My<sub>2</sub> read प्रतिजानाति

<sup>8.</sup> Ad, omits च Ad, reads प्रकाशाल्लव्य

<sup>9.</sup> Md, & My, add भगवद् समाश्रितानां भाष्यकारकृपावतां च भगस्तुतौ न काचित् भीतिः स्तोत्राधिकारण्च परिपूर्ण इति भावः ।

<sup>10.</sup> Md,, My, & Ad, read अङ्ग्र for अदि

सुन्दरायतिमिति - सुन्दरायतभुजिमिति तत्रत्यविष्णुनामधेयं तथा वृक्षषण्डमयम् द्विमिति तत्पर्वतनामधेयं च । यत्र पर्वते प्रसिद्धा $^3$  नूपुर नदी सैव $^4$  तीर्थमिर्थितं प्रार्थितम् । अर्थित $^6$ फलप्रदं वाळ्ळित $^7$ फलप्रदं विदुः ।। 2 ।।

क्वचित्त्वरितगामिनी क्वचन मन्दमन्दालसा क्वचित् स्खलितविह्वला क्वचन फेनिलासारवा । पतन्त्यपि किल क्वचिद् व्रजति नूपुराह्वा नदी सुसुन्दरभुजाह्वय मधु निपीय मत्ता यथा ।। 3 ।

क्वचिदिति - सुन्दरभुज मधु $^8$ मत्ता $^9$  यथा मत्तेव अलसा जडा $^{10}$  विह्वला व्याकुला स्खलिता च सा विह्वला च सारवा सशब्दा $^{11}$  ।। 3 ।।

उद्धिगमन्दराद्रिमथि मन्थनलब्धपयो मधुररसेन्दिराह्वसुध<sup>12</sup>सुन्दरदोः परिघम् । अशरणमादृशात्मशरणं शरणार्थिजन प्रवणिधयं भजेम तरुषण्डमयाद्रिपतिम् ।। 4 ।।

उदिधगश्चेति - उदिधग<sup>13</sup>श्चासौ मन्दराद्रिश्च स एव मिथिः मन्था मन्थनदण्डः तेन मन्थनः <sup>14</sup> मथनं तेन लब्धः पयसः क्षीरस्य मधुररसो यस्याः सा तथोक्ताः मन्थनलब्धा पयोमधुररसा इति इन्दिरानामधेयसुधा यस्य स तथोक्तः । मधुररस एवेन्दिराह्वेति व्याख्येयम् । सुन्दरौ<sup>2</sup>दौष्णौ भुजा<sup>3</sup>वेव परिघावर्गलदण्डौ यस्य स तथोक्तः । इदं नामधेयं तादृशेन्दिराह्वसुधाश्चासौ सुन्दरदोः परिघश्चेति । पश्चात् कर्मधारयः । प्रवणिधयं परतन्त्रिधियम् ।। 4 ।।

3. Ad, adds स

<sup>1.</sup> Md,, Ad, read अङ्घ्र

<sup>2.</sup> Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> omit  $\overline{4}$ 

<sup>4.</sup> My reads तस्याः for सैव 5. Md reads आस्थितमाश्रितम्

<sup>6.</sup> My<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub> & Ad<sub>2</sub> omit from अर्थित to विदुः 7. Md<sub>2</sub> omits वाञ्छितफलप्रदं विदुः

<sup>8.</sup> Ad, adds आह्वयम् My, reads एव

एव 9. Ad<sub>2</sub> adds निपीय

<sup>10.</sup> Md<sub>1</sub> reads अञ्जसा 12. Md<sub>1</sub> omits सुध

<sup>11.</sup> My2 adds विरावारासंराव इति निघण्टुका 13. Md, & My, read उदिधश्च

<sup>14.</sup> My adds यन् before मन्यनः

<sup>1.</sup> Md, omits इति

<sup>2.</sup> Md reads सुन्दरदोष्णी ; My, reads सुन्दरदोषी

<sup>3.</sup> Md<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read भुजा एव

<sup>4.</sup> Md omits सुन्दरदोध

### शशधररिङ्खणाढ्यशिखमुच्छि<sup>5</sup>रवरप्रकरम् तिमिर<sup>6</sup>निभ<sup>7</sup>प्रभूततरुषण्डमयं भ्रमदम्<sup>8</sup> । वनगिरिम् आ<sup>9</sup>वसन्तमुपयामि हरिं<sup>10</sup> शरणं भिदुरित सप्तलोकसुविशृङ्खलशङ्खरवम् ।। 5 ।।

शशधरेति - रिङ्खणेन सञ्चारेण आढ्या सम्पन्ना शोभिता च<sup>11</sup> शिखा अग्रं यस्य स<sup>12</sup> तथोक्तः । उन्नतशिखरसमूहमन्धकारसदृशबह<sup>13</sup>लवृक्षसमूहप्रचुरं<sup>14</sup> अत एव वृक्ष-समूह एवायं<sup>15</sup> न पर्वत इति भ्रान्तिजनक इति भावः । वनगिरिमावसन्तमिति "उपान्व-ध्याङ्वसः" (अष्टा.1.4.48.) इति सप्तम्यर्थे द्वितीया । भिदुराः पदार्थाः<sup>16</sup> अस्य सञ्जाता इति भिदुरिताः भिदुरितेषु सप्तलोकेषु निर्गल<sup>1</sup>शङ्खध्वनिं यद्वा<sup>2</sup> भिदुराः कृता भिदु-रिताः "तत्करोति तदाचष्टे" (वार्तिक 1018 under सूत्र 516) इति णिचि विहिते<sup>3</sup> विनिष्कान्तं पदं शश्चरेति<sup>4</sup> भिदुरित च वर्णनं दिव्यप्रबन्धेऽभिहितम्<sup>5</sup> ।। 5 ।।

यत्तुङ्गशृङ्गविनिषङ्गिसुराङ्गनानां न्यस्तोर्ध्वपुण्ड्रमुखमण्डनमण्डितानाम् । दर्पण्यभूद्धृतमपाङ्गशशाङ्कपृष्ठं तद्धाम सुन्दरभुजस्य महान्<sup>6</sup>वनाद्रिः ।। 6 ।।

यतुङ्गेति- ऊर्ध्वपुण्ड्रमेव $^7$  मुखमण्डनं तेनालङ्कृतानां धृतं करतलधृतं अथवा आकाश-धृतं तत्र स्थितमिति यावत् । अपगत $^8$ कलङ्कं शशाङ्कपृष्ठम् अधोभाग एव भूच्छाया $^9$  कलङ्कः न तूपरिभागे $^{10}$  । दर्पण्यभूत् । अभूत् तत्भावार्थ $^{11}$ 

5. Md, reads मुस्ट 6. Md, reads शिखरम्

7. Md, shows lacuna for भ

8. Md, shows lacuna for भ्रमदम्

9. Md, omits आ

10. Md, shows lacuna for हरिं शरणम्

11. Md,, Md,, Md, omit च

12. Md,, Md,, My, omit स

13. My reads बहु, Md, Md, Ad, read बहुल

14. Md2 omit प्रचुरम् अत एव वृक्ष ; Ad, reads प्रकरम् 15. Ad, reads प्रचयोऽयम् ; Md2 omits एव

16. My, omits from पदार्थाः to भिदुरिताः

1. My reads निर्गल ; Md1, Ad1, Ad2 read निर्गुण 2. Md2 omits from यहा to पदम्

3. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> omit विहिते ; Md<sub>4</sub> reads निकान्तम्

My<sub>1</sub> adds भिदुरितेपुसप्तलोकेषु निर्गलो शङ्खघ्वनिम्
 Ad<sub>2</sub> reads अभिप्रेतम्

6. Md<sub>1</sub>, Md<sub>4</sub> omits न्

7. Md, adds न्यस्तं धृतम् 8. Ad, reads अकलडूम्

9. Md, reads भूचापः 10. Md, reads निम्नो परिभागेषु स्पष्टाभूत् 11. All except Md, omit अभूततत्प्रभावाय

च्चिप्रत्ययान्तोऽयं प्रयोगः । धाम स्थानं तदिति धामापेक्षया नपुंसकनिर्देशः। अनेन ''पर्वतौ<sup>।2</sup>न्नात्यमभिहितम्''।।6।।

यदीयशिखरागतां शशिकलां तु शाखामृगाः निरीक्ष्य हरशेखरीभवनमामृशन्तस्ततः । स्पृशन्ति<sup>13</sup> न हि देवतान्तरसमाश्रितेऽतिस्फुटं स एष सुमहातरुर्व<sup>14</sup>नगिरिर्गृहं श्रीपतेः ।। ७ ।।

यदीय इति - हरशेखरीभूतत्वमामृशन्तो<sup>1</sup> विचारयन्तस्ततः विचारानन्तरं कलबुद्ध्या वा कपि चापला<sup>2</sup>द्वा न स्पृशन्ति हि स्फुटमिति गृहविशेषणम् । स्फुटं $^3$  गृहभू $^4$ मिरित्यर्थः ।। 7 ।।

सुन्दरदोर्दिव्याज्ञालम्भनकातरवशानुयायिनि करिणि । प्रणयजकलहसमाधिर्यत्र वनाद्रिः स एष सुन्दरदोष्णः।। 8 ।।

सुन्दरदो इति - यत्र वनाद्रौ करिणि वनगजे लम्भनकातरवशानुयायिनि सति लम्भनमालिङ्गनं तत्र<sup>6</sup> कातर वशा करिणी कातर्यं वशानुयायित्वे हेतुः<sup>7</sup> सुन्दरदोष्णः सर्वेश्वरस्य दिव्याज्ञा प्रणयजनित<sup>8</sup>कलहस्य समाधिः समाधानम् १। दिव्याज्ञा 10 प्रयोगे तत्रत्यतिरश्चामपि प्रणयज कलहशान्तिः 11 स्यादिति भावः। स एष सुन्दरदोष्णो वनाद्रिर्भातीत्यर्थः 11 8 ।।

स एष सौन्दर्यनिधेर्धृतश्रियो वनाचलो नाम सुधाम यत्र हि । भुजङ्गराजस्य कुलस्य गौरवा -न्न खण्डिताः कुण्डलिनः शिखण्डिभिः ।। 9 ।।

12. Md,, My, read पर्वतोन्नत्यं ; Ad, reads अभिप्रेतम्

13. Md,, Ad, read सुद्रन्ति

14. Except My, all manuscripts and P, & P, read ब्रज for वन

Md<sub>2</sub> adds निर्माल्यं स्पृश्यम् इति 2. Md<sub>3</sub> reads चापल्याद्वा

3. Ad, reads स्फुटगृहम्

4. Md₄, Ad, omit भूमि 5. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> read पराद्रिः 6. Md,, Md,, My,, Ad, omit तत्र कातर

7. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My<sub>2</sub>, Ad, omit कातर्यं वशानुयायित्वे हेतुः

8. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub> omit जनित ; My<sub>1</sub> reads प्रणयिनि

10. Md, reads दिव्याङ्घ्रियोगे 11. Md, omits शान्तिः

9. Md, omits समाधानम् 12. Md, reads भावः

स एषेति - सुधाम शोभनस्थानं शेषकुलबहु<sup>13</sup>मानात्तिरश्चामपि तत्र भागवत<sup>14</sup>प्रेम्णा सहजवैरत्यागोऽस्तीति भावः ।। 9 ।।

वृषगिरिरयमच्युतस्य यस्मिन् स्वमतमलङ्घियतुं परस्परेभ्यः । खगपतिचरणौ खगाः शपन्ते भुजगपतेर्भुजगाश्च सर्व एव ।। 10 ।।

वृषगिरिरिति - स्वमतं स्वाभिमतं प्रयोजनं अलङ्घियतुम् अनितक्रिमतुं परि-पालियतुमिति यावत् खगपितर्गरुडः भुजगपितः शेषः चरणौ प्रति परस्परेभ्यः शपन्ते शपथं कुर्वन्तीत्यर्थः । परस्परेभ्यः ईति "श्लाघह्नस्थाशपां ज्ञीप्यमानः" (अष्टा.1.4.34.) इति चतुर्थी ।। 10 ।।

वकुल<sup>5</sup>धरसरस्वतीविषक्त स्वररसभावयुतासु किन्नरीषु । द्रवति दृषदपि प्रसक्तगानास्विह वनशैलतटीषु सुन्दरस्य ।। 11 ।।

वकुलधरेति - वकुलधरः शठकोपमुनिः तस्य सरस्वत्यो द्रिमिडोपनिषद्गाथास्तत्र विषक्ता आसक्तास्तथा स्वररसभावै<sup>6</sup>र्युताश्च स्वराः सप्त<sup>7</sup>स्वरा रसाः शृङ्गारादयः भावाः<sup>8</sup> लीला<sup>9</sup> ।। 11 ।।

हरिकुलमखिलं हनूमदङ्घ्यं स्वकुलपजाम्बवतस्त<sup>10</sup>थैव भल्लाः । निजकुलपजटायुषश्च गृधाः

स्वकुलपतेश्च<sup>1</sup> गजा गजेन्द्रनाम्नः ।। 12 ।।

13. Md, reads बहुलानामित

14. My, reads भावत्व

<sup>1.</sup> Md, omits प्रयोजनम् 2. Md, reads भुजगः 3. Md, Ad, omits प्रति

<sup>4.</sup> Ad, & Ad, omit परस्परेभ्यः इति 5. P, & P, read this verse as 12th and 12th as 11th

<sup>6.</sup> Md, reads भावेर्युताक्ष्व रसाः ; Md, reads भावेर्द्धभयतः स्युः सुस्वराः ; Ad, reads तासु स्वराः

<sup>7.</sup> Md, reads सप्तमस्वराः 8. Md, reads भावेः ; Md, reads भावो

My<sub>2</sub> adds after लीलास्वराणां लक्षणं भरतशास्त्रे प्रसिद्धम् । पङ्जर्षभगान्धारमध्यमधैवत पञ्चमनामानः स्वराः श्रृङ्गरादीनां लक्षणमलङ्कारशास्त्रे प्रसिद्धम् । श्रृङ्गरहास्यकस्णरौद्रवीरभयानकाः । वीभत्सा-द्धृतशान्ताख्या रसा नव समीरिता इति दिक् ।
 10. Md, reads तारयैव

<sup>1.</sup> My2 reads पतेस्तु

हरिकुलमिति - हरिकुलं किपकुलं कुलप<sup>2</sup> कुलपालकः भल्लाः ऋक्षाः सर्वेऽिप परम³भागवतानां स्वकुलपतीनामाज्ञापरि⁴पालका इति भावः । स्वमत⁵मलङ्घयितुं परस्परेभ्यः अङ्घ्रिं शपन्त इह इति सर्वत्रान्वयः । अयं श्लोकः वृषगिरिरिति श्लोकानन्तरं पठनीयः ।। 12 ।।

भृङ्गी गायति हंसतालनिभृतं तत्पुष्णती कोकिलाऽपि उद्गायत्यथ विलतिल्लजमुखादास्रं मधु स्यन्दते । निष्पन्दस्तिमिताः कुरङ्गगतयः<sup>7</sup> शीतं शिला सैकतं सायाह्ने किल यत्र सुन्दरवन<sup>8</sup>स्तस्मिन् वनक्ष्माधरे ।। 13 ।।

भृङ्गी गायतीति - सायाह्ने यत्र सुन्दरभुजस्तिष्ठति तत्र वनक्ष्माधर इत्यन्वयः। भृङ्गी भृङ्गस्त्री हंसानां तालैः तालस्वरैः हंसपक्षपातानां वा तालध्वनि १२ भृतं परिपूर्णमिति क्रियाविशेषणम् । हंसस्वरा अस्तालस्वरानुकारिण इति भावः । तद्गानं प्रणाति वर्धयति, वत्ली तत्लजा लताश्रेष्ठा तासां भुखान्मकरन्दमयमानन्दाश्रु स्रवति इति कुरङ्गसमू हाक्च निश्चेष्टास्तद्धाश्च शिला सैकतं शीतं जातम् । शिलासैकतमिति द्वन्द्वैकवद्धावादेकवचनम् ।। 13 ।।

पीताम्बरं वरदशीतलदृष्टिपातमा-जानुलम्बिभुजमायतकर्णपाशम् । श्रीमन्महावनगिरीन्द्रनिवासदीक्षं लक्ष्मीधरं किमपि वस्तु ममाविरस्तु ।। 14 ।।

पीताम्बरमिति - अयं श्लोकः श्रीवैकुण्ठस्तोत्रे<sup>6</sup>ऽपि भड्यन्तरेणानुसंहितः अस्माभि-स्तत्रैव<sup>7</sup> व्याख्यातः ।। 14 ।।

<sup>2.</sup> Md, reads शैलप 3. Ad, & My, omit परम 4. Md, omit परि Ad, reads परिपालकानाम् 5. My, reads कुलं for मतम् 6. My, omits इह

<sup>7.</sup> P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub> read ततयः 8. A

<sup>8.</sup> Ad,, P,, P2, Md, reads भुज for वन

<sup>9.</sup> My, reads स्त्रियम् 10. Ad, reads स्वनैः

<sup>11.</sup> Md4 reads पक्षपाताः

<sup>12.</sup>  $\mathrm{Ad}_{_1},\mathrm{Ad}_{_2},\mathrm{Md}_{_2},\mathrm{Md}_{_4},\mathrm{My}_{_1}$  read तालत्वं निभृतम् 13.  $\mathrm{Ad}_{_1}$  omits खराः

<sup>14.</sup> Ad reads अर्थः 15. Md, reads तद्भावम्

<sup>1.</sup> Md, reads लताश्चेष्टा 2. Md, Ad, Ad, My, read तस्या

<sup>3.</sup> Md<sub>4</sub>, My<sub>1</sub> omit इति 4. Md<sub>2</sub> read ततयः for समूहा 5. My<sub>1</sub> & Ad<sub>1</sub> omit शिलासैकतं शीतं जातम् 6. My<sub>2</sub> reads स्तव

<sup>7.</sup> My, Md, read तु for तत्रैव

#### जनिजीवनाप्ययविमुक्तयो यतो जगतामिति श्रुतिशिरस्सु गीयते । तदिदं समस्तद्वरितैकभेषजं वनशैलसम्भवमहं भजेमहः ।। 15 ।।

जनीति - सृष्टिस्थितिलयमोक्षाः यतो<sup>8</sup> यस्मात् ब्रह्मणः "यतो वा इमानि भूतानि जायन्त" (तै. 3.1.) इति वेदान्तवाक्येषु महस्तेजः वेदान्तवेद्यं ब्रह्म वनाद्रौ सन्निधत्त इति भावः ।। 15 ।।

सकलवेदान्तवाक्यानां सामान्यविशेषन्यायेन गतिसामान्यन्यायेन च सकलजगत्कारणे लक्ष्मीपतौ पुण्डरीकेक्षणे समाभ्य<sup>9</sup>धिकदरिद्रे मुमुक्षूपास्ये परे ब्रह्मणि नारायण एव तात्पर्य-मित्यनुसन्धत्ते । सद्ब्रह्मेति -

सद्ब्रह्मात्मपदैस्त्रयीशिरिस यो नारायणोक्त्या तथा व्याख्यातो<sup>।</sup> गतिसाम्यलब्धविषयानन्यत्वबोधोञ्चलैः । निस्तुल्याधिकमद्वितीयममृतं तं पुण्डरीकेक्षणं प्रारूढिश्रियमाश्रये वनगिरेः कुञ्जोदितं सुन्दरम् ।। 16 ।।

यः सुन्दरः त्रयीशिरसि वेदान्ते "सदेव सौम्येदमग्र आसीत्" (छां. 6.2.1.) "त्रह्म² वा इदमग्र आसीत्" (बृह.1.4.1.) इत्यादिभिः³ सद् ब्रह्मात्म⁴पदैः कारणपरैः तथा "एको ह वै नारायण आसीत् न ब्रह्मा नेशान" (महो. 1.1.) इति कारणपरया नारायणोक्त्या सामान्य⁵विशेषन्यायेन व्याख्यातः। अयं भावः - सद्ब्रह्मात्मादिपदानां सामान्यपराणां विशेषाकाङ्क्षायां सामान्यविशेषन्यायेन नारायणेपर्यवसानं युक्तमिति कीदृशैः सत्ब्रह्मात्म³-पदैः गतिसाम्याल्लब्धविषयानन्यत्वबोधोञ्चलैः गतिसामान्यं नाम सकलवेदान्तवाक्यानां नाना तात्पर्यं परित्यज्य एकत्र तात्पर्यनिश्चयः । गति¹िसामान्येन लब्धनारायणविषयैः तथा "न ब्रह्मा नेशान" (महो. 1.1.)

<sup>8.</sup> Md, Md2, Ad, add बा

<sup>9.</sup> Md,, Ad,, My, omit अभि

<sup>1.</sup> Md,, Ad, read व्याख्यास्ता

<sup>2.</sup> Md4, Ad1 & My1 add आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत्

<sup>3.</sup> Md<sub>4</sub> reads आदि

<sup>4.</sup> Md, reads स च ब्रह्मात्मवेदैः ; Md, reads स ब्रह्मात्मपदैः

<sup>5.</sup> Md<sub>4</sub> adds न्यायेन

<sup>6.</sup> Ad<sub>1</sub> read ज्यम् 7. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read पदानाम्

<sup>8.</sup> Md, reads स ब्रह्मादि

<sup>9.</sup> Md1, Ad2 read नारायणतत्वम् 10. Md4 reads गतिसाम्येन

इति<sup>11</sup> तदितरनिषेधादनन्यत्व<sup>12</sup>बोधोज्ज्वलैः तं<sup>13</sup> सुन्दरं समाश्रये<sup>14</sup> । कीदृशं निस्तुल्याधिकं समाभ्यधिकरहितं "न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते" (श्वेता. 6.8.) इति श्रुतिः । अत एवाद्वितीयं असदृशं<sup>15</sup> अमृतं षड्भावविकार-शून्यं पुण्डरीकेक्षणं "तस्य यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवाक्षिणी" (छां. 1.6.7.) इति श्रुतिः । प्रारूढिश्रयं प्रवृद्धिश्रयं कुञ्जोदितं<sup>2</sup> तरुषण्डे प्रादुर्भूतम् अयमेवार्थो वरद-राजस्तोत्र व्याख्याने च तत्र तत्र प्रपञ्चितः ।। 16 ।।

पतिमिति<sup>5</sup> श्रुतिर्ब्रह्मेशादीन् तस्मान्नारायणात् प्राप्तैश्वर्यान् ब्रुवणाय<sup>6</sup> सुन्दरं विश्वस्य पतिरि<sup>7</sup>त्यादिक्रमेण प्राहः । पतिमिति -

पतिं विश्वस्यात्मेश्वरमिति परं ब्रह्म पुरुषः
परं ज्योतिस्तत्त्वं परमि च नारायण इति ।
श्रुतिर्ब्रह्मोशादींस्तदुदितविभूतीं <sup>8</sup>स्तु गृणती<sup>9</sup>
यमाहारूढश्रीः स वनगिरिधामा विजयते ।। 17 ।।

स वनगिरिधामा विजयत इत्यन्वयः । अत्र<sup>10</sup> "पतिं विश्वस्यात्मेश्वरं शाश्वतं शिवमच्युतम्" "नारायण<sup>11</sup>परं तत्त्वं नारायणः परः नारायण परो ज्योतिरात्मा नारायणः परः" (महाना. 9.3.) इत्यादि श्रुतिभिः<sup>12</sup> नारायणस्यैव परत्व निर्धारणात् नारायण एव सर्वोत्कृष्ट इति भावः ।। 17 ।।

यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिवीमन्तरोऽयं पृथिवीं न वेद, यस्य पृथिवी शरीरं, यः पृथि-व्यामन्तरो यमयति ''तथा य आत्मिन तिष्ठन्, आत्मनोऽन्तरोयमात्मा न वेद, यस्यात्मा शरीरं, य आत्मानमन्तरो यमयति'' (बृह. 5.7.6.) इत्याद्यन्तर्यामि ब्राह्मणार्थमनुस्रान्दधानः स्तौति - पृथिव्या इति -

<sup>11.</sup> Ad, adds नोभेमे द्यावापृथिवी 12. Md, read अन्यत्र 13. Ad, My, omit तम्

<sup>14.</sup> Md<sub>2</sub> & Md<sub>4</sub> read आध्ये 15. Except Ad<sub>2</sub> all omit असदृशम्

<sup>1.</sup>  $Ad_1$  reads रहितम् 2.  $My_1$  reads सम्बोधितम् 3.  $Md_1$ ,  $Md_4$ ,  $Ad_1$ ,  $Ad_2$  read तरुपण्डप्रादुर्भूतम् 4.  $Md_2$ ,  $Ad_1$ ,  $Ad_2$ ,  $My_1$  add श्रीरङ्गराजस्तोत्रव्याख्याने च

<sup>5.</sup> Md, Md, Md, shows lacuna for पतिमिति 6. Md, shows lacuna for ब्रुवाणाय

<sup>7.</sup> Except My, all read पतिम् 8. All manuscripts except Md, read विभूतिस्तु

<sup>9.</sup> Md, reads गुणपति ; Md, reads गुणित 10. Md, shows lacuna for पतिम् विश्व

<sup>11.</sup> Md1, Md2, Md4 omit from नारायणपरं to पर ह

<sup>12.</sup> Md,, Md, Md, read इत्यादि श्रुतिर्विवक्षिता

<sup>1.</sup> Md, shows lacuna for र्थमनुस

## पृथिव्याद्यात्मान्तं नियमयति यस्तत्त्वनिकरं तदन्तर्यामी तद्वपुरविदितस्तेन भगवान् । स एषस्वैश्वर्यं न विजहदशेषं वनगिरिं सम<sup>2</sup>ध्यासीनो नो विशतु<sup>3</sup> हृदयं सुन्दरभुजः ।। 18 ।।

यः पृथिव्यादिकमारभ्य आत्मान्तं तत्त्वसमूहं तदन्तर्यामी तच्छरीरकेऽस्ति⁴ न पृथि-व्यादिना अविदितः सन्नियमयति प्रेरयति स एष पृथिव्यादिषु तिछन्नपि<sup>ऽ</sup> तद्गतदोषैर-संस्पृष्टस्सन् हेयप्रत्यनीककल्याणैक्तानत्वादिकमशेषमैश्वर्यं न परित्यजन वनगिरिं समध्यासीनो नो हृदयं विशतु प्रविशतु । वनगिरिमिति "अधिशीङ्स्थासां कर्म'' (अ. 1.4.46.) इति सप्तम्यर्थे द्वितीया ।। 18 ।।

यत्र "नान्यत् पश्यति, नान्यच्छृणोति, नान्यद्विजानाति स भूमा । यत्र अन्यतु पश्यति, अन्यच्छणोति, अन्यद्विजानाति तदल्पम्" (छां. 7.24.) इति श्रुत्यर्थ<sup>7</sup>मनुसन्दधानः स्तौति - प्रत्यगात्मनीति -

प्रत्यगात्मनि कदाप्यसम्भवात् भूमभूमिमभिवक्ति यं श्रुतिः । तं वनादिनिलयं सुसुन्दरं सुन्दरायतभुजं भजामहे ।। 19 ।।

यत्र निरतिशयानन्दे ब्रह्मण्यन् भूयमाने तदव्यतिरिक्तं अन्यन्न पश्यति न शृणोति न जानाति स भूमा । यत्र वैषयिकानन्दे अनुभूयमानेऽन्यत् पश्यति इत्यादि तदल्पमि-त्यर्थः । प्रत्यगात्मनि जीवात्मनि<sup>।</sup> सर्वदाप्य<sup>2</sup> सम्भवतो भूम्नोऽतिशयस्य भूमिं स्थानं श्रुतिरभिवक्ति कदापि मुक्ति<sup>3</sup>दशायामित्यर्थः । तं भजामहे<sup>4</sup> इत्यन्वयः<sup>5</sup> ।। 19 ।।

- 2. Md, reads तमध्यासीनो
- 3. My, reads दिशतु
- 4. Except My, all read तच्छरीरकस्तेन
- 5. Md, shows lacuna for নিতর্পা
- 6. Md, omits विशतु
- 7. My, reads श्रुतिः एतदर्थम्
- 8. Md, shows lacuna for ब्रह्मण्यनुभूयमाने
- 9. Md,, Md,, Ad, omit अन्यत्
- 1. Md & Ad, omit जीवात्मनि
- 2. Md, Md, Ad, omit सर्वदा अप्यसम्भवतो
- 3. Md $_4^4$  adds विभक्ति after मुक्ति ; Md $_2$  reads मोक्ष for मुक्ति ; Ad $_2$  reads भक्ति for मुक्ति 4. My $_1$  reads भजाम 5. Ad $_1$ , Ad $_2$ , My $_2$  read अर्थं $_3$

वन्देय सुन्दरभुजं भुजगेन्द्रभोग -सक्तं महावनगिरिप्रणयप्रवीणम् । यं तं विदुर्दहरमष्टगुणोपजुष्ट -माकाशमौपनिषदीषु सरस्वतीषु ।। 20 ।।

वन्देय इति - शेषभोगशयने सक्तमनुरक्तं महा<sup>7</sup>वनगिरेः प्रणये स्नेहे प्रवीणं चतुरं तं सुन्दरभुजं वन्देय । अथं यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे "दहरं पुण्डरीकं वेश्म" (ना.अ. 10) दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशः । तस्मिन् ् यदन्तस्तदन्वेष्टितव्यं<sup>9</sup> तद्<sup>10</sup>विजिज्ञासितव्यम् इत्यारभ्य तस्मिन् कामाः समाहिताः। "एष आत्मापहतपाप्मा विजरो विमृत्योर्विशोको विजिघ-त्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः 11" (छां. 8.1.5.) इत्यादिषु औपनिषदीषु<sup>12</sup> सरस्व-तीषु दहरमाकाशं सत्यसङ्कल्पवाद्यष्ट<sup>13</sup>गुणोपजुष्टं सेव्यं<sup>14</sup> विदु $^{15}$  । ब्रह्ममीमांसकाः ब्रह्म-पुरे $^{16}$ शरीरे दहरमत्यं हृदयं पुण्डरीक $^{17}$ रूपं वेश्म उपासनस्थानम् । अस्मिन् पुण्डरीके दहरः सूक्ष्मः अन्तरा<sup>।</sup>काशः ब्रह्मस्वरूपं आसमन्तात् काशते<sup>2</sup> इति व्युत्पत्तेः । तस्मिन्ना-काशे यदन्तः कल्याणगुणजातमस्ति तञ्जिज्ञास्यं उपास्यमिति तस्मिन् कामा इत्यपि काम्यन्त इति3 कामाः कल्याणगुणाः विवक्षिताः एवापहतपाप्म⁴त्वादीनामन्तरमाम्नात-मिति ।। 20

यः स्वायत्तस्वरूपस्थितिकृतिक<sup>5</sup>निजेच्छानियाम्यस्वशेषा -नन्ताशेषप्रपञ्चस्तत इह चिदि<sup>6</sup> वाचिद्वपुर्वाचि शब्दैः । विश्वैः शब्दैः प्रवाच्यो हतवृजिनतया नित्यमेवानवद्य -स्तं वन्दे सुन्दराह्वं वनगिरिनिलयं पुण्डरीकायताक्षम् ।। 21 ।।

<sup>6.</sup> Md, omits अनुरक्तम्

<sup>7.</sup> All except Md, omit from महा to चतुरम् 9. Md, Ad, My, My, read अन्वेच्व्यम्

<sup>8.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub>, Ad<sub>1</sub> omit अथ 10. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub> read तद्वा

<sup>11.</sup> Md, reads सत्यसन्धश्च

<sup>12.</sup> Md<sub>1</sub> omits औपनिषदीषु 13. Except My<sub>1</sub> & Ad<sub>1</sub> others read सत्यसङ्करपत्वादष्ट 14. Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub>, My<sub>1</sub>, My<sub>2</sub>, Ad, read सेवितम् 15. Md, read विरहम्

<sup>14.</sup> Md2, Md4, My1, My2, Ad2 read सेनितम् 15. Md2 read 16. Except My2 all read ब्रह्मपुरशरीरे 17. Md4 reads पुण्डरीकम्

<sup>1.</sup> Md, reads अन्तरः आकाशः 2. Md, & My, read काशयन्ति 3. Md, Md, Md, omit इति

<sup>4.</sup> Md, Md, Ad, read पाप्मादीनाम् 5. Md, reads मु for क

<sup>6.</sup> Md reads निदनिद्वाचि

य इति - यतो हतोर्यः स्वायत्तस्वरूपस्थितिकृतिकः "स्वाधीनत्रिविधचेतनाचेतन-स्वरूपस्थितिप्रवृत्तिकः<sup>8</sup>" (श्रीरंग.) इत्यर्थः । तथा निजसङ्कल्पनियाम्यस्वशेषभूता<sup>9</sup>न-न्तकृत्स्नप्रपञ्चश्च ततो हेतोरिह लोके वेदे च अचित्परिणामभूतदेवतिर्यङ्मनुष्यादि 10-शरीरवाचकेश्च शब्देः जीवात्मैव<sup>11</sup> कृत्स्नैश्चिदचिद्वाचकैश्शब्दैर्वाच्यः । तथा अपहत-पुण्यपापतया नित्यमेवास्पृष्टसुखदुःखाद्य<sup>12</sup>वद्यः तं सुन्दरनामानं वन्दे । चेतनाचेतनप्रपञ्चस्य भगवदधीनस्वरूपस्थितिप्रवृत्तितया तन्नियाम्यतया च तच्छरीर-कत्वमङ्गीकर्तव्यम् । शरीरवाचकानां<sup>13</sup> शब्दानां शरीरि<sup>14</sup>पर्यन्तत्वं च लोके व्युत्पत्ति-सिद्धम् । तथा<sup>।</sup> च देवतिर्यङ्मनुष्यादिशरीरपराणां शब्दानां यथा चेतनशरीरपर्यन्तत्वं तथा<sup>2</sup> चिदचिद्वाचकानां शब्दानां सर्वशरीरि भगवत्पर्यन्तत्वमिति सर्वशब्दवाच्यो भगवा-निति । अत एव "ज्योतींषि विष्णुर्भुवनानि विष्णुर्वनानि विष्णुर्गिरयो दिशश्च" (वि.पु. 2.12.39.) । तथा "आदित्यनामहं विष्णुर्ज्योतिषां रविरंशुमान् । मरीचिर्मरुतामस्मि नक्षत्राणामहं शशि" (भ.गी. 10.21.) इत्यादिभिः शब्दैः सर्वेश्वरोऽभिधीयते। सर्वशब्द-वाच्यत्वं श्रीरङ्गराजस्तोत्रे (उत्तर-19) अप्युक्तम् । सर्व<sup>3</sup>शब्दवाच्यत्वं श्रीनिवासस्तोत्रेऽ-प्यभिहितम् । तत्तद्देहविशेष<sup>4</sup>वाचक<sup>5</sup>पदं तत्तच्छरीर्या<sup>6</sup>त्मभावानां मुख्यवाचकमेव देव-मनुजव्याघ्रादि शब्देष्विव<sup>7</sup>। श्रीमन्नञ्जनशैल<sup>8</sup>शेखरमणे कृत्स्नं<sup>9</sup> जगत्त<sup>10</sup>द्वपुः त्वदीयं वपुस्त्वं चात्म इति। ततः पुराणनिगमस्मृत्या<sup>11</sup>गमैर्गीयते<sup>12</sup> ।। 21

गुणजं गुणिनो हि मङ्गलत्वं प्रमितं प्रत्युत यत्त्व<sup>13</sup>रूपमेत्य । तमनन्तसुखावबोधरूपं

### विमलं सुन्दरबाहुमाश्रयामः ।। 22 ।।

7. My, reads यस्तु

9. Md, reads अशेष for अनन्त

11. Md reads जीवात्मेव

13. Md, adds शब्द

8. Md, & Ad, omit क

10. Md, omits from शरीर to खरूपस्थिति

12. Ad reads दुःखात्वाद्यनवद्यः

14. Md reads शरीर

12. All except My, read गीयसे

<sup>1.</sup> Ad, omits तथा च ; Except Md, others read ततक्च 2. Md, omits from तथा to पर्यत्तत

<sup>3.</sup> Md2, My1 & Ad1 omit सर्वशब्दवाच्यत्वम् and read तथा 4. Ad1 & Ad2 read शरीर for विशेष 5. My2 reads वाचिक 6. Md1, Md2, Md4 read शरीरात्म 7. Md1, Md4, Ad1, My2 read इह

<sup>8.</sup>  $Md_1$ ,  $Ad_2$ ,  $My_1$ ,  $My_2$  read शिखर 9.  $My_1$  reads कृत्यं च तहस्तुषु त्वं चात्मेति for कृत्त्नम्

<sup>10.</sup> Except Md, others omit जगत्तद्वपुः

<sup>11.</sup> Md, Md, read समुद्ध्या 13. All manuscripts read यस्य रूपमेत्य

गुणजमिति - गुणिनः चेतनाचेतनात्मकपदार्थजात स्य मङ्गलत्वं प्राशस्त्यं गुणजं प्रशस्तगुणाधीनं प्रमितं तथा हि मणिद्युमणि प्रदीपादीनां प्रभाप्रसादौ इवल्यादिभिः प्राश-स्त्यं, तथा वेवमनुष्यादीनां ज्ञानशक्ति बलादिभिः, तन्मङ्गलत्वं यस्य स्वरूप मेत्य, प्रत्युत विपरीतं गुणायत्त मित्यर्थः । "गुणायत्तं लोके गुणिषु हि मतं मङ्गलपदम्" इत्यादिना तमनन्तसुखज्ञानरूपमाश्रयामः । अयमर्थो वरदराजशतकेऽप्यनुसंहितः व्याख्यातं च तत्रैव ।। 22 ।।

ईश्वरस्य नित्योदितदशा शान्तोदितदशेति दशाद्वयमस्ति<sup>7</sup> । तत्र प्रथमास्वरूपानुभव-दशा । इतरा<sup>8</sup> स्वानुगुणस्व<sup>9</sup>विभूत्यनुभवदशा । तत्र प्रथमाम् अनु<sup>10</sup>सन्धत्ते - अतिपति-तेति -

अतिपतितावधि स्वमिहमानुभवप्रभवत्<sup>11</sup>
सुखकृतिनस्तरङ्गजलधीयितनित्यदशम् ।
प्रतिभटमेव हेयनिकरस्य सदाऽप्रतिमं
हरिमिह सुन्दराह्वमुपयामि वनाद्रि<sup>12</sup>तटे ।। 23 ।।

अतिपतितावधे<sup>13</sup>रमर्यादस्य स्वस्य<sup>14</sup> महिमा प्रभावः तस्य अनुभवः<sup>15</sup> तस्मात् प्रभवता सुखेन कृता । निस्तरङ्गजलधी<sup>1</sup>यिता निस्तरङ्गजलधिवदाचरता निस्तरङ्गमहोदधि – सदृशेति यावत् । तादृशी नित्यदशा यस्य<sup>2</sup> तम् । हेय<sup>3</sup> सुखदुःखरागद्वेषादिसमूह<sup>4</sup> प्रति-भटम् । अप्रतिमम् असदृशं हरिं<sup>5</sup> शरणमुपयामीत्यर्थः । जलधीयितेति उपमार्थे<sup>6</sup> क्य-च्य्रत्यये कृते रूपे<sup>7</sup> निष्कान्तं पदम् ।। 23 ।।

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>1</sub> omit जात 2. Md<sub>4</sub> omits प्र 3. Ad<sub>2</sub> reads तथैव

<sup>4.</sup> Ad<sub>2</sub> reads भिक्तं 5. Except Md<sub>2</sub> & My<sub>2</sub> all read रूपमेत्य 6. Md<sub>2</sub>, Ad<sub>2</sub> omit from इत्यर्थः to अनुसंहितः 7. Md<sub>1</sub> reads अपि 8. My<sub>1</sub> reads दितीया 9. Md<sub>2</sub> reads स्वगुण

<sup>10.</sup> Md, reads अनुसर्यते 11.) Md, Md, Md, read उत् 12. Md, reads वनाद्रिम्

<sup>13.</sup> Except Md<sub>4</sub> & Ad<sub>2</sub> all others read मर्यादस्य 14. My<sub>1</sub> omits स्वस्य

<sup>15.</sup> Md shows lacuna for तस्य अनुभवः तस्मात्

<sup>1.</sup> Md, Md, Md, Ad, read जले भवदाचरिता ; Ad, reads जलधिवदाचरिता

<sup>2.</sup> Ad, reads यत्तस्य 3. Md., Ad, read तथा for हेय 4. Md, reads समुदाह

<sup>5.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My<sub>1</sub> read गुरुम् 6. My<sub>2</sub> reads आचारार्थे

<sup>7.</sup> My adds रूपे ; Except Ad, all read निष्ठान्तम्

# सदा षाड्गुण्याख्यैः पृथुल बलविज्ञानशकन - प्रभा वीर्येश्वर्येरविधविधुरैरेधितदशम् । द्रुमस्तोमक्ष्माभृत्परिसरमहोद्यानमुदितं प्रपद्येऽध्यारूढिश्रियमिममहं सुन्दरभुजम् ।। 24 ।।

सदा षाड्गुण्येति - षड्गुणा एव षाड्गुण्यानि षड्गुणनामकैरित्यर्थः । पृथुलपदेन चेतनान्तर्गतबलज्ञानादिव्यावृत्तिः । शकनं १० शक्तिः प्रभा तेजः एधित<sup>11</sup>दशंप्रवर्धिताऽवस्थं वस्तुप्रभाभिः १ मणिरिव गुणेः प्रवर्धित इत्यर्थः । षड्गुणानां विवेक<sup>13</sup>स्तत्र तत्र स्तोत्र<sup>14</sup>-व्याख्याने प्रपञ्चितः ।। 24 ।।

सौशील्याश्रितवत्सलत्वमृदुता सौहार्दसाम्यार्जवैः धैर्यस्थैर्यवीर्य<sup>15</sup>शौर्यकृतितागाम्भीर्यचातुर्यकैः । सौन्दर्यान्वितसौकुमार्यसमतालावण्यमुख्यैर्गुणै -र्देव श्रीत<sup>1</sup>रुषण्डशैलनिलये नित्यं स्थितं<sup>2</sup> सुन्दरम्<sup>3</sup> ।। 25 ।।

सौशीत्येति - सौशीत्यं नाम<sup>4</sup> महतो मन्दैः सह नीरन्ध्रेण संश्लेषः । आश्रितवत्स-लत्वं स्वरक्षणीयवर्गे दोष<sup>6</sup>तिरस्कारिणी प्रीतिः । मृदुता आश्रितविश्लेषासहत्वं सौहार्दं सामान्यतो विशेषतश्च<sup>7</sup> सर्विहितैषित्वम् । साम्यं तत् जातिगुणः वृत्तादिविभागानादरेण सर्वसमाश्रयणीयत्वम् आर्जवं मनोवाक्कायानामेकरूपत्वं<sup>8</sup>, धैर्यमत्यन्तानिष्टप्रसङ्गेऽपि अभग्न<sup>9</sup>-प्रतिज्ञत्वं, स्थैर्यं शरणागतसङ्ग्रहे दोषप्रदर्शके<sup>10</sup>रन्तरङ्गैरकम्पनीयत्वं सुवीर्यं विचित्रयुद्ध-करणेऽप्यक्षमत्वं शौर्यमसहायेऽ<sup>11</sup>पि भीमे<sup>12</sup>ऽपि परसैन्ये निर्भयप्रवेशसामर्थ्यं, कृतिता कृत-कृत्यत्वं<sup>13</sup>, गाम्भीर्यं दुर्विज्ञेय<sup>14</sup>स्वरूप<sup>15</sup>स्वभावत्वं, चातुर्यकं सर्वकार्य<sup>16</sup>कुशलत्वम्। सौन्दर्यं दृष्टिचित्तापहारिणी अवयवशोभा; सौकुमार्यं

8. Md, reads पृथुबहुल 9. Mdl reads शमन 10. Md, shows lacuna for शक्तं शक्तिः

11. Md,, Ad, read एतदुःखप्रवर्धितः

12. Md, shows lacuna for भिः मणिरिव 14. Md, Ad, My, omit स्तोत्र

13. My, reads देवेशः 15. Md, reads सुहृत्व

1. Md, reads गुरु 2. My2, Md, read स्थितः 3. My2, Md, read सुन्दरः

4. Md, omits नाम 5. My reads संश्लेषितः

6. Md, reads निरसकारिणी; My, omits from दोषतिरस्कारिणी till verse No.32

7. Md shows lacuna from विशेषतश्च to तत्

8. Md<sub>1</sub> shows lacuna from ন to নিত 9. Md, reads সমন্ত্র

10. Md, shows lacuna from प्रदर्शके to ...मत्वम् ; Md, Ad, read प्रसङ्गके

11. Md, shows असहायस्यापि 12. Md, reads भीष्म 13. Md, reads मूर्घत्वम् 14. My, Ad, read दुर्विजय 15. Md, reads विशेष 16. Md, reads चातुर्य

पुष्पादिप मृदुतरगात्रत्वम् । समता सम-परिमाणत्वम् । लावण्यं समुदायशोभा दिव्यात्मदिव्यरूपाश्रितैः सौशील्यादिभिः गुणैः सह सुन्दरो नित्यं स्थितः संस्थित<sup>1</sup> इत्यर्थः । सौशील्यादयः गद्यत्रयव्याख्याने वेदान्ता-चार्यैः व्याख्याताः । 125 । ।

येष्वेकस्य गुणस्य विप्रुडिप वै लोकोत्तरं स्वाश्रयं कुर्यात् तादृशवैभवैरगणितैर्निस्सीमभूमान्वितैः । नित्यैर्दिव्यगुणैस्ततोऽधिकशुभत्वैकास्पदात्माश्रयैः इत्थं<sup>2</sup> सुन्दरबाहुमस्मि शरणं यातो वनाद्रीश्वरम् ।। 26 ।।

येष्विति - येषु गुणेष्वेकस्य गुणस्य<sup>3</sup> विप्रुडिप लवो<sup>4</sup>ऽपि स्वाश्रयं पुरुषं लोकोत्तरं कुर्यात् । तादृशवैभवै ३ स्वाशयपुरुष ६ स्य लोकोत्तरापादकत्व<sup>7</sup>वैभवैरसङ्ख्यातैः निर-विधक<sup>8</sup>प्रभावा<sup>9</sup>न्वितैर्दिव्य<sup>10</sup>गुणैः ततोऽधिकगुणैः ततोऽधिक<sup>11</sup>शुभत्वैकास्पदात्माश्रयैः तेभ्यो गुणेभ्योऽधिकं शुभत्वस्य<sup>12</sup> मङ्गलत्वस्य नियतास्पदं यद्दिव्यात्मस्वरूपं तदाश्रयैः<sup>13</sup> गुणाः शुभतराः ततोऽपि शुभतरं 14 दिव्यात्मस्वरूपमिति भावः । गुणानां शुभ 15 करत्वं दिव्यात्म-स्वरूपायत्तमित्यधस्तादनुसंहितम् । तादृशेर्गुणैरित्थं समृद्धं सुन्दरबाहुं शरणं यातोऽस्मी-त्यर्थः ।। 26

सदा समस्तं जगदीक्षते हि यः प्रत्यक्षदृष्ट्या युगपद्भवा स्वतः । स ईदृशज्ञाननिधिर्निधिस्तु नः सिंहाद्रिकुञ्जेषु चकास्ति सुन्दरः ।। 27 ।।

सदेति - यः स्वतो युगपद्भवन्त्या प्रत्यक्षबुद्ध्या सदा समस्तं जगत् ईक्षते 4 सः अस्माकं शेवधिः । अनेन ईश्वरज्ञानस्य इतरवैलक्षण्यं दर्शितम् ।। 27 ।।

<sup>1.</sup>  $My_2$  omits संस्थित 2.  $P_1$  &  $P_2$  read इद्धम् 3.  $Md_4$  omits गुणस्य

<sup>4.</sup> Md omits लवोऽपि 5. Ad adds after वैभवेः अगणितैः निस्सीमभूमान्वितः नित्यैः दिव्यलोकोत्तरत्वापादक्वैभवेः

<sup>6.</sup> Md omits पुरुष 7. Md reads लोकोत्तरत्वापादक

<sup>8.</sup> My, omits निखिषक 10. My, omits दिव्यगुणैः

<sup>9.</sup> Md, reads प्रभान्वितैः 11. Md, shows lacuna for ततोऽधिकशुभत्वे

<sup>12.</sup> Md omits गुभत्वस्य 13. My, reads आस्पदैः

<sup>14.</sup> Md reads शुभतर ; My reads सुखतरम् 15. Md, reads शुभतरत्वम् ; Ad, reads शुद्धतरत्वम्

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub> reads भनस्याप्रबुद्ध्या 2. Ad<sub>1</sub> & Ad<sub>2</sub> reads दृष्ट्या 3. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, omit सदा 4. My, reads वीक्यते

ऐश्वर्यतेजोबलवीर्यशक्तयः कीदृग्विधाः सुन्दरबाहुसंश्रयाः । योऽसौ जगज्जन्मलयस्थितिक्रिया - ससङ्कल्पतोऽल्पादुपकल्पयत्यजः ।। 28 ।।

ऐश्वर्येति - जगज्जन्मस्थितलया एव क्रियाः अल्पात् संकल्पात्<sup>5</sup> सङ्कल्पलेशात् यो असौ उपकल्पयति तादृशसुन्दरबाहुं संश्रयाः ऐश्वर्यादयः कीदृग्विधाः ईदृशाः इति वक्तुमशक्याः अवाङ्मनसगोचराः इति यावत् ।। 28 ।।

यत्कत्पायुतभोगतोऽपि कृशतां यायान्न<sup>6</sup> वा तत्फलं येष्वेकस्य तथाविधैः सततजैरंहोभिरुत्सीमभिः । अस्तादाविह संसृतावुपचितैश्छन्नं सुसन्नं जनं सन्नत्या क्षमते क्षणाद्वनगिरिप्रस्थप्रियः सुन्दरः ।। 29 ।।

यदिति - यत् पापफलं कल्पानां दशसहस्रभोगतोऽपि कृशत्वं क्षयत्वं<sup>7</sup> याया<sup>8</sup>द्वा न वा तत्फलं येष्वंहस्सु एकस्यांहसः फलं तादृशैरंहोभिः छन्नं प्रच्छन्नम्। अत एवा<sup>9</sup>वसन्नं जनं प्राणिमात्रं सन्नत्या प्रणाममात्रेण अस्ता निरस्ता आदिर्यस्याः सा तस्यां<sup>1</sup> अनादा<sup>2</sup>विति यावत् । संसृतौ संसारे ।। 29 ।।

यज्ञातीयो यादृशो<sup>3</sup> यत्त्वभावः
पादच्छायां संश्रितो योऽपि कोऽपि ।
तज्ञातीयस्तादृशस्तत्स्वभावः
श्लिष्यत्येनं सुन्दरो वत्सलत्वात् ।। 30 ।।

यञ्जातीयो इति - यञ्जातीयो यादृशः देवमनुष्य⁴त्वादिजातीयः यादृशो यादृशकर्मा यत्वभावः यादृशशीलः, योऽपि कोऽपि उत्कृष्टापकृष्टो वा पादच्छायासंश्रितः स्यात् । एनं तादृग्विधः संश्लिष्यति अनु⁵वर्तते । अयं श्लोकोऽवतारान्⁵ष्ठानपरः ।। 30 ।।

5. Except My, all read सङ्क्पतः 6. Md, reads यात्रज्ञ 7. Md, reads क्षयम् 8. My, reads पापाद्वा 9. Md, Ad, My, read सुसन्नं जनं

 <sup>1.</sup> Md4 omits तस्याम्
 2. Ad1 reads अनादिरिति ; My2 reads अनादावित्यर्थः

 3. My2 reads तादृश
 4. Md2 & My2 read मनुव्यादि

<sup>5.</sup> Md4 omits अनुवर्तते 6. Except Md, all read अनुसन्धानपरः

निहीनो<sup>7</sup> जात्या वा प्रथम<sup>8</sup>कुशलैर्वा स्वचरितैः पुमान् वै यः कश्चित् बहुतृणमिष स्यादगुणतः । भजन्तं<sup>9</sup> तं पश्येद् भुजगपितना तुल्यमिष यो वनाद्रिप्रस्थस्थः स मम शरणं सुन्दरभुजः ।। 31 ।।

निहीनो इति - अगुणतो दुर्गुणैः बहुतृणमिष स्यात् । ईषदसमाप्तं गृणं स्यात् अल्पार्थे बहुच्यत्ययः । तुच्छ<sup>11</sup> इत्यर्थः । भुजगपितनापि शेषेणापि तुल्यं पम्येदित्यर्थः । अगुणत इति सार्विविभक्तिकस्तिसिल्<sup>12</sup> । प्रस्थो नितम्बं "स्नुः प्रस्थः सानुरस्त्रियाम्" (अमर. 2.3.5.) इति अमरिसंहः 13 ।। 31 ।।

एकैकमङ्गलगुणानुभवाभिनन्द मीदृग्वि<sup>1</sup>धानिति च सुन्दरदोण्णि कृष्णे ।
ते ये शतं त्विति नियन्तुमनाः श्रुतिर्हे<sup>2</sup>
नैवेष वाङ्मनसगोचर इत्युदाह ।। 32 ।।

एकैकेति - अत्र श्रुतिः ''सैषानन्दस्य मीमांसा भवति युवा स्यात् साधुयुवाध्यायकः। आशिष्ठो द्रढिष्ठो बलिष्ठः । तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात्, स एको मानुष आनन्दः । ते ये शतं मानुषा आनन्दाः । स एको मानुष्ठागन्धवाणामानन्दः'' (तै त्ति.2.8.) इत्यभिधायाने नै व शतगुणितोत्तरोत्तर³क्रमेण देवगन्धर्विपतृचिरलोककर्मदेवाजानदेव-देवेन्द्रबृहस्पतिप्रजापित⁴पर्यन्तमभिधायानन्तरमनेनैव क्रमेण प्रवृद्ध ''आनन्दो ब्रह्म'' (बृ. 6.1.) इति⁵ उक्त्वा ततः परं ''यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह'' (तैत्ति.2.4.5.) इति । श्रुत्यर्थस्तु रङ्गराजस्तोत्रव्याख्याने प्रपञ्चितः । श्लोकार्थस्तु ''सैषानन्दस्य मीमांसा भवति'' (तैत्ति.2.8.) इत्यादिश्रुतिः । सुन्दरभुजे कृष्णे एकैकस्वमङ्गलगुणा नृभवजनित-मानन्दमीदृश

<sup>7.</sup> Md<sub>4</sub> reads न हीनो 8. P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read भृशम 9. P<sub>2</sub> reads अथन्तम्

<sup>10.</sup> Md4 reads असमाप्ति ; Md1, Md2 read असमाप्त तृणम् ; Ad1 reads असमाप्ती

<sup>11.</sup> Md<sub>4</sub> omits तुच्छ इत्यर्थः 12. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> omit ल् in तसिल्

<sup>13.</sup> Except My all omit स्नुः प्रस्थः सानुरस्त्रियाम् इति अमरसिंहः

<sup>1.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read त्वियानिति 2. P<sub>2</sub> reads वै 3. Md<sub>4</sub> reads गुणितोत्तरित 4. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> omit प्रजापति 5. Md<sub>1</sub> adds एक 6. Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub> & My<sub>2</sub> add श्री

<sup>7.</sup> Ad<sub>1</sub> omits स्व ; My<sub>2</sub> omits गुण

इतरचेतना<sup>8</sup>नन्दसदृश इयान् इयत्प्रमाणक इति ते ये शतं त्विति क्रमेण नियन्तुमना सति शतगुणितो<sup>9</sup>त्तरक्रमेण प्रवृद्ध एष ब्रह्मण<sup>10</sup> आनन्दोऽवाङ्मनसागोचर इत्युदाह ।। 32 ।।

अब्जपादमरविन्दलोचनं पद्मपाणितलमञ्जनप्रभम् । सुन्दरोरुभुजमिन्दिरापतिं वन्दिषीय वरदं वनाद्रिगम् ।। 33 ।।

अब्जमिति - अब्ज<sup>1</sup>सदृशपादं पद्मसदृशपाणितलं सुन्दरोरुभुजमिति² नामधेयम् । उरु पृथुलम्<sup>3</sup> ।। 33 ।।

कनकमरतकाञ्जनद्रवाणां मथनसमुत्थितसारमेलनोत्थम् । जयित किमपि रूपमस्य तेजो वनगिरिनन्दनसुन्दरोरुबाह्नोः 11 34 11

कनकेति - अस्य सुन्दरस्य किमपि रूपं प्रत्येकं कनका<sup>5</sup>दिद्रवा<sup>6</sup>णां मथनेन<sup>7</sup> समुत्थिता ये प्रत्येकं सारांशाः<sup>8</sup> तेषां मेलनेन मिश्रेणे<sup>9</sup>नोत्थमुद्धूतं<sup>10</sup> तेजोद्रव्यं जयति नन्दनमुद्यानम् अथवा<sup>11</sup>नन्दनं सन्तोषकरं तेजोरूपमिति तेजोमयं रूपमित्यर्थः ।। 34 12 ।।

किं तु स्वयं स्वात्मविभूषणं भव -न्नसावलङ्कार इतीरितो जनैः। वर्धिष्णुबालद्रमषण्डमण्डितं

वनाचलं वा परितः प्रसाधयन् ।। 35 ।।

8. Md,, Ad, read जन

9. Md, & My, add उत्तरित

10. Md, omits ब्रह्मण

1. Md, reads सदृशं पादम्

2. Ad, omits इति नामधेयम्

3. My, reads from verse 33, but numbered as 25

4. Md reads वाहोः

5. My, adds मरकतकाञ्चनादि

7. Ad, reads मेलनेन

6. Ad, & Ad, read द्रव्याणाम् ; Md, omits from द्रव्याणां to the end of verse 35 इत्यर्थः 8. My, reads नानांशाः

9. Md, & Ad, read मिश्रेणोत्यम्

10. My, adds उद्रतम्

11. Md, omits अथवानन्दम्

12. My, reads No.26

किन्विति - सुन्दरबाहोरलङ्कार इति नाम । तत्र निमित्तं  $^{13}$  उत्प्रेक्षते स्वयमेव स्वात्मविभूषणं भवन् किं नु वनाचलं अलङ्  $^{14}$  कुर्वन्वेत्यर्थः ।।  $35^{15}$  ।।

पुनरप्यलङ्कारसमाख्यानिमित्तमनुसन्धत्ते - सुखेति -

सुखस्पशैर्नित्यैः कुसुमसुकुमाराङ्गसुखदै स्सुसौगन्ध्यैर्दिव्याभरणगणदिव्यायुधगणैः ।
अलङ्कार्यैः सर्वैर्निगदितमलङ्कार इति यः
समाख्यानं धत्ते स वनगिरिनाथोऽस्तु शरणम् ।। 36 ।।

सर्वेश्वरशरीरविन्नत्यैः कुसुमसुकुमारावयवाभरणैर्सुख $^2$ प्रदैर्दिव्याभरणगणैः दिव्यायुधगणैःदिव्यायुधानामप्यलङ्कारत्वमस्तीति अलङ्कार्यैर्दिव्यमङ्गल $^3$  विग्रहेणालङ्कारार्हेर्निगदितं कीर्तितं समाख्यानं नाम अलङ्काराणामप्यलङ्कारतया अलङ्कार $^4$  नाम धत्त इति भावः ।।36 $^5$ ।।

मकुटमकुटमालोत्तंसचूडाललाम -स्वलकतिलकमालाकुण्डलैः स्वोर्ध्वपुण्ड्रैः । मणिवरवनमालाहारकेयूरकण्ठ्ये -स्तुलसिकटक<sup>6</sup>काञ्चीनूपुराद्यैश्च भूषैः ।। 37 ।।

असि जलजरथाङ्गेः शार्ङ्गकौमोदकीभ्या -मगणितगुणजालैरायुधैरप्यथान्येः । सततविततशोभं पद्मनाभं वनाद्रे -रुपवनसुकलीलं सुन्दरं वन्दिषीय ।। 38 ।।

मकुटश्च<sup>7</sup> मकुटमाला च मकुटवेष्टनमाला मकुटमाला इत्यर्थः<sup>8</sup> । शिरोभूषणं मकु-टमालैव उत्तंसः । चूडा केशबन्धः प्रशस्ता चूडा चूडा

13. Md<sub>1</sub> reads निमिषत 14. Except My<sub>2</sub> all read कुर्वन्वेत्यर्थः 15. My<sub>1</sub> reads No.28

<sup>1.</sup> My, reads समाख्यां सन्धत्ते

<sup>2.</sup> Md, omits सुखप्रदैर्दिव्याभरणगणैः

<sup>3.</sup> All except Ad, omit मङ्गल

<sup>4.</sup> Md, reads अलङ्कारनाम

<sup>5.</sup> My reads 29

<sup>6.</sup> Md reads कनक

<sup>7.</sup> My adds मुकुट 8. Md, Ad read उत्तंसः

ललाम चूडा आभरणविशेषो वा, ललामतिलको वा । शोभना अलकाः स्वलकाः तिलकानां मौक्तिकनद्धाग्राणां सौवर्ण<sup>1</sup>तिलकानां मालामणिवरः कौस्तुभः केयूरमङ्गदं कण्ठ्यं कण्ठाभरणं<sup>2</sup> कटको हस्ता-भरणं भूषैर्भूषणैः ।। 37 ।।

असि जलजेति - असि जलजरथाङ्गेः<sup>3</sup> खङ्गशङ्खसुदर्शनैः कौमोदकी<sup>4</sup> गदा अगणितैः<sup>5</sup> असङ्ख्यातैः तत्तदायुधोचितगुणगणैः अन्यैर्हलमुसला<sup>6</sup>दिभिः सततिवततशोभं सर्वदा विस्तृतशोभं सुखलीलं सुखकर<sup>7</sup>लीलम् ।। 38<sup>8</sup> ।।

आजान<sup>9</sup>जस्वगतबन्धुरगन्धलुब्ध<sup>10</sup> -भ्राम्यद्द्विदग्ध<sup>11</sup>मधुपालि<sup>12</sup>सदेशकेशम् । विश्वाधिराज्यपरिबर्हिकरीटराजं है! सुन्दरस्य बत सुन्दरमुत्तमाङ्गम् ।। 39 ।।

आजानजेति – सहजकेशगतनानाविधगन्धेषु लुट्धानाम् अभिलाषुकाणां  $^{13}$  भ्राम्यतां विदग्धानां प्रवीणानां मधुपानाम् आलिभि $^{14}$  पङ्कितभि $^{8}$  सदेशकेशं समानदेश  $^{15}$ केशं सदृशं  $^{16}$  केशमिति वा परिबर्ह उपकरणम् । ।  $39^{17}$  । ।

अन्धन्तमस्तिमिरनिर्मितमेव यत् स्यात् तत्सारसाधितसुतन्त्वतिवृत्तवार्तम् । ईशस्य केशवगिरेरलकालिजालं तत्तुल्यकुल्यमधुपाढ्य<sup>1</sup>महावनस्य ।। 40 ।।

अन्धन्तम इति - तिमिरनिर्मितं यदन्धंतमः स्यात् तिमिरमिति तमोमात्रं सान्द्र-तिमिरमन्धन्तम इत्यर्थः । तस्य सारांशेः साधितानां निर्मितानां सुतन्तूनामतिक्रान्त-साम्यं कथं केशविगिरिर्वनाद्रिः अलकालिजालं अलकपङ्कितसंयोगः वनाद्रिं वर्णयति । तत्तुल्येति तस्यालकालिजालस्य

#### 9. My, reads तिलकाः

My, reads सौवर्ष्य
 Md, reads भूषणम्
 My, omits असिजलजरथाङ्गै
 Ad, omits from कौमोदकी to अन्यैः
 Md, adds गुणजालैः
 My, adds गदा
 Ad, reads सुखतर
 My, reads 30
 Md, Md, read आजानुज

<sup>10.</sup> Md, reads लब्ब 11. Md, & Md, read दण्ड 12. Md, & Md, read पाणि 13. Md, reads अभिलापकाल

<sup>13.</sup> Md reads अभिलापुकानाम् 14. Md reads अलिभिः

<sup>15.</sup> Ad<sub>2</sub> omits समानदेशकेशम् 16. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> read सदृशं कथमिति 17. My<sub>1</sub> reads 31

Md<sub>1</sub> reads मधुपान
 Md<sub>1</sub> reads अयम्
 Except Md<sub>2</sub> all read सङ्घातम्

समान<sup>4</sup>कु लीनै ३ मधुपै **राढ्यं** परिपूर्णं महावनं यस्य तस्य<sup>5</sup> तत्तुल्यकुल्यमधुपाढ्यमहावनस्य विराजते ।। 406 ।।

जुष्टाष्टमीकज्वलदिन्दुसन्निभं धृतोर्ध्वपुण्ड्रं विलसद्विशेषकम् । भूम्ना ललाटं विपुलं विराजते<sup>7</sup> वनाद्रिनाथस्य समुच्छ्रितश्रियः ।। 41 ।।

जुष्टाष्टमीति - धृतोर्ध्वपुण्ड्रं तदानीं प्राप्ताष्टमीकप्रकाशमानमिन्दु असदृशं विलसत्प-त्रकं भूम्ना अतिशयेन ।। 41<sup>9</sup> ।।

सुचारुचापद्वयविभ्रमं भ्रुवो -र्युगं सुनेत्रा<sup>10</sup>ह्वसहस्रपत्रयोः । उपान्तगं वा मधुपावलीयुगं विराजते सुन्दरबाहुसंश्रयम् ।। 42 ।।

सुचारुचाप इति - सुन्दरबाहुसंश्रितं भ्रुवो र्युगं नेत्रनामकपद्मयोः समीपगतं भ्रमर-पङ्कत्योर्युग<sup>2</sup>मिव विराजते अत्र वा शब्दः इवार्थे ।। 42<sup>3</sup> ।।

वनाद्रिनाथस्य विशालयोर्दृशोर्वि<sup>4</sup>सदृशम् अब्जं कथं निदर्शनम्<sup>5</sup> उपमानम्। वैसा-दृश्यमेवाह अदीर्घमित्यादिना - अदीर्घमिति -

अदीर्घमप्रेमदुघक्षणोञ्चलं न चोरमन्तः करणस्य पश्यताम् । अनुब्जमब्जं नु कथं निदर्शनं वनाद्रिनाथस्य विशालयोर्द्रशोः ।। 43 ।।

प्रेम सौहार्दं दोग्धीति प्रेमदुघं न<sup>6</sup> प्रेमदुघम् । ''दुहः कब्यश्च''

<sup>4.</sup> Md, reads कालीनैः

<sup>5.</sup> Except My, all omit from तस्य to विराजते

<sup>6.</sup> My, reads 32

<sup>7.</sup> Md, reads विराजत्

<sup>8.</sup> Except Md, & Md, all read चन्द्र 9. My, reads 33 10. Except Md2, Md4, P1 & P, others read सुनेत्राहि

Md, & My, read भ्र्वेदयुगम् 3. My, reads 34

<sup>2.</sup> Md, reads युग इव 4. My, omits from विसदृशम् to प्रेमदुघम्

<sup>5.</sup>  $\mathrm{Md_4}$  adds स्यात् after निदर्शनम् ;  $\mathrm{Ad_2}$  reads समानं for उपमानम्

<sup>6.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> omit न प्रेमदुघम्

(अ.3.2.70.) इति घप्रत्ययः । अन्तःकरणस्य न चोरं चोरयतीति चोर अपहारी न मनोहरमित्यर्थः । उब्जं ऋजुः उब्ज आर्जव इति धातुः । अनुब्जमनृजु एकं<sup>7</sup> स्वभावं न भवतीति यावत्। 1438। ।

प्रश्च्योतत्प्रेमसारामृतरसचुलक्ष्रक्रमप्रक्रियाभ्यां<sup>9</sup> विक्षिप्ता<sup>10</sup>लोकितोर्मिप्रसरणमुषितस्वान्तकान्ताजनाभ्याम् । विस्वोत्पत्तिप्रवृत्तिस्थितिलयकरणैकान्तशान्त<sup>11</sup>क्रियाभ्यां देवोऽलङ्कारनामा वृषगिरिनिलयो वीक्ष<sup>12</sup>तामीक्षणाभ्याम् ।। 44 ।।

प्रश्चोतिदिति - प्रचोतन् प्रस्रवन् प्रेमसारः स्नेहसार एवामृतरसो ययोस्तौ। तौ च तौ चुलुकौ च प्रक्रमः प्रकारः । प्रक्रिया व्यापारः तादृशचुलुकयोः प्रक्रमप्रक्रियौ ययो<sup>1</sup>स्ते अमृतरसपरिपूर्णकरतलचुलुकसदृशे तद्व्यापारे च भगवल्लोचने इत्यर्थः । अमृतरसस्य चुलुकाविति वा विक्षिप्तेति प्रोरितालो क<sup>2</sup>तरङ्ग प्रसारमु षितान्तः करणै <sup>3</sup>कान्ता - समूहाभ्यां जगदुत्पत्त्यादि⁴कारणेषु नियमेनाक्रूरव्यापाराभ्यां पक्षपातरहिताभ्यामिति यावत्<sup>5</sup> वीक्ष<sup>6</sup>ताम् पश्य<sup>7</sup> ।। 44<sup>8</sup> ।।

प्रेमामृतौघपरिवाहिमहाक्षिसिन्धु मध्ये प्रबद्धसमुदञ्चितसेतुकल्पा । ऋज्वी सुसुन्दरभुजस्य विभाति नासा कल्पद्रमाङ्करनिभा वनशैलभर्तुः ।। 45 ।।

प्रेम इति - प्रेमैवामृतौघं 10 परिवहत इति प्रेमामृतौघा 11 च ते परिवाहिनी ते 12 च ते महाक्षिणीं च त एव सिन्धुस्तस्या मध्ये प्रबन्धशोभितसेतु<sup>13</sup>करपा ।। 45<sup>14</sup> ।।

<sup>7.</sup> Md, & Ad, read एकः स्वभावम् ; Md, reads एकः स्वभाववान्

<sup>9.</sup> Md,, Md,, Ad, read प्रक्रियाणाम् 8. My, reads 35

<sup>10.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> read लोक्तोर्मि 11. Md, reads शान्ति

<sup>12.</sup> My, reads वीक्यताम्

<sup>1.</sup> My, omits ययोस्ते 2. Md, Md, Ad, Ad, read लोकोत्तरान्तरङ्ग ; Md, reads लोकोत्तरङ्ग

Md, reads करणेषु ; Md, reads करण. 4. Md, My, read करणेषु

<sup>6.</sup> Md1, Md2, Ad1, Ad2 read वीक्ष्यताम् 5. My, adds एतादृशाभ्याम् ईक्षणाभ्यां वीक्ष्यतां पश्यतु 7. Ad, reads पश्यताम् 8. My, reads 36 9. Md,, Ad, read मप्य

<sup>10.</sup> Md, My, read अमृतीघः तम् 11. Md, reads प्रेमामृतीघ परिवाह

<sup>12.</sup> My, reads परिवाहि 13. My, reads सेतुवन्धकल्पा 14. My, reads 37

# व्याभाषिताभ्यधिकनन्दनभन्दनर्द्धि मन्दस्मितामृतपरिस्रवसंस्तवाढ्यम् । आभाति विद्रुमसमाधरमास्य देवस्य सुन्दरभुजस्य वनाद्रिभर्तुः ।। 46 ।।

व्याभाषितेति - व्याभाषणेन<sup>2</sup> जनितानन्देन भन्दनं<sup>3</sup> कल्याणसमृद्धिर्यस्य तत् । भदि<sup>4</sup> कल्याणे सुखे चेति धातुः । मन्दस्मितरूपामृतस्य<sup>5</sup> यः परिस्रवः तेन<sup>6</sup> संस्तवः परिचयः तेनाढ्यं सम्पन्नं सर्वदा सस्मितमिति भावः ।। 46<sup>7</sup> ।।

यशोदाङ्गुल्यग्रोन्नमितचुबुकाघ्राणमुदितौ
कपोलावद्यापि ह्यनुपरततद्धर्षगमकौ ।
विराजेते विष्वग्विततसहकारासवरस प्रमाद्यभृङ्गाढ्यद्रमवनगिरेः सुन्दरहरेः ।। 47 ।।

यशोदाङ्गुल्येति - चुबुकमोष्ठाधस्तात्प्रदेशः कौतुकवशात् यशोदया<sup>8</sup> अङ्गुल्य-ग्रोन्नमित<sup>9</sup>चुबुकं ययोस्तौ च तावा<sup>10</sup>घ्राणेन मुदितौ<sup>11</sup> च अद्यापि कालाविप्रकर्षेऽपि प्रफुल्ल-तया अनुवर्तमानतदाघ्राणजनितहर्षसूचकौ विष्वग्विततेति वनगिरिवर्णनं सर्वतो विस्ती-र्णसहकार<sup>12</sup>मधुभिः प्रमाद्यत् भृङ्गपरिपूर्णद्वमस्य वनाद्रेरित्यर्थः ।। 47<sup>13</sup> ।।

व्यालम्बि कुण्डलमुद<sup>1</sup>ग्रसुवर्णपुष्प<sup>2</sup> -निष्पन्नकल्पलिकायमलानुकारम् । यत्कर्णपाशयुगलं निगलन्<sup>3</sup> धियां नः सोऽयं सुसुन्दरभुजो वनशैलभूषा ।। 48 ।।

<sup>1.</sup> Md, reads आढ्य

<sup>2.</sup> My, reads व्याभाषितेन

<sup>3.</sup> Md reads भन्दना कल्याणी ; Ad omits कल्याण ; My reads बन्धना कल्पसमृद्धि

<sup>4.</sup> Md, reads भिदि; My, reads बिदि 5. My, reads अमृतरसस्य

<sup>6.</sup> Md reads भेदन 8. Md reads यशोदाया

<sup>7.</sup> My reads 38 9. Md, Ad, read पूर्वकम्

<sup>10.</sup> My, adds अस्या

<sup>11.</sup> My reads मुदिता

<sup>12.</sup> My adds सहकारं विस्तृत रसातलमिति यावत् मधुभिः 13. My reads 39

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub> read मदग्र

<sup>2.</sup> Md4, My2 read पुष्पम्

<sup>3.</sup> My<sub>2</sub> reads निगलम्

व्यालम्बीति - पुष्पितफलित<sup>4</sup>कल्पलताद्वयानुकरणं नः धियां ज्ञानसन्ततिनिर्गलं<sup>5</sup> शृङ्खलं स्वसौन्दर्यातिशयेन शब्दादिविषया<sup>7</sup>न्तरसञ्चारनिरोधकमिति यावत् । यस्य कर्णपाशयुगलम् ।। 48<sup>8</sup> ।।

सदंससंसञ्जित्कृन्तलान्तिका वतीर्णकर्णाभरणाढ्यकन्धरः9 । सुबन्धुरस्कन्धनिबन्धनो युवा सुसुन्दरः सुन्दरदोर्विराजते ।। 49

सदंसेति - सन्तौ च तावंसौ च तत्र संजिताः संजिता<sup>10</sup> अलकाः<sup>11</sup> तेषां समीपे अव-तीर्णाभ्यां लम्बमानाभ्यां कर्णा<sup>12</sup>भरणाभ्यां परिपूर्णकण्ठः<sup>13</sup> सुबन्धुरस्कन्धनिबन्धनः निम्नो-न्नतस्कन्धसन्निवेशः स्कन्ध इति कण्ठार्यापरभागः सुमुन्दर<sup>2</sup> इति<sup>3</sup> नामधेयं सुन्दरौ दोष्णौ भुजौ यस्य स तथोक्तः । उभयोर्नामधेयत्वे पर्यायत्वं<sup>4</sup> स्यात ।। 49<sup>5</sup> ।।

व्यूढगूढभुजजत्रुमुल्लसत् कम्बुकन्धरधरं धराधरम् । वृक्षषण्डमयभूभृतस्तटे सुन्दरायतभुजं भजामहे ।। 50 ।।

व्युढगूढेति - व्यूढभुजं विभक्तभुजं गुढजत्रुं निमग्न जत्रुं स्कन्धांसयोः सन्धि<sup>7</sup>प्रदेशे-जत्रुणी शोभमानशङ्खसदृशकण्ठ<sup>8</sup>धरं भूमिधरम् ।। 50<sup>9</sup> ।।

मन्दर<sup>10</sup>भ्रमणविभ्रमोद्<sup>11</sup>भटाः सुन्दरस्य विलसन्ति बाहवः । इन्दिरासमभिनन्द<sup>12</sup>भन्दनाश्चन्दनागरुविभूषभूषिताः ।। 51

<sup>6.</sup> Md,, My,, Md, read शृङ्खला 4. Ad, omits फलित 5. Md, reads सन्ततेर्निगलम् 7. Ad, reads शब्दादितरविषयसञ्चारं निरोधमिति 8. My reads 40

<sup>9.</sup> Md,, Md, read कन्धरम्

<sup>10.</sup> Md reads ससंजिताः

<sup>11.</sup> My, reads अशक्ताः 12. Ad, omits कर्णाभरणाभ्याम् ; My, reads कर्णभूषणाभ्याम्

<sup>13.</sup> Ad, reads कन्धरः ; My, reads कर्णः

<sup>1.</sup> My, reads कर्ण 3. My, adds वा after इति 2. My, reads सुन्दर

<sup>4.</sup> Md, reads पर्यायः5. My, reads 4 l

<sup>6.</sup> Md, Md, Md, Ad, Ad, read निम्नजत्रुम्

<sup>7.</sup> Md, reads सर्वप्रदेश

<sup>8.</sup> Ad,, My, read कन्धरम्

<sup>9.</sup> My, reads 42

<sup>10.</sup> My, reads सुन्दर 11. Md, Md, Ad, read विभ्रमाद्

<sup>12.</sup> Md, Md, Md, Ad, Ad, read समिभनन्दि

मन्दरेति - मन्दर $^{13}$ भ्रमणमेव विभ्रमः तत्र उद्भटा उदीर्णाः $^{14}$  इति हा $^{15}$ । इन्दिरायाः समभिनन्द आनन्दः तेन नन्दनाः कल्याणाः । भदि कल्याणे सुखे चेति धातुः ।  $151^{16}$ ।।

ज्याकिणाङ्कपरिकर्मधर्मिणो भाति<sup>17</sup> सुन्दरभुजस्य बाहवः । पारिजातविटपायि<sup>1</sup>तद्ध्र्यः प्रार्थितार्थपरिदानदीक्षिताः।। 52 ।।

ज्याकिणाङ्केति - ज्याकिणाङ्क एव परिकर्मालङ्कारः तेन धर्मिणः तदाश्रया इति यावत् । पारिजातविटपवदाचरितसमृद्धयः । प्रार्थिता²नामर्थानां परिदाने दीक्षिताः ईक्षावन्तः ।। 52<sup>3</sup> ।।

सागराम्बरतमालकाननश्यामलर्द्य उदारपीवराः । शेषभोगपरिभोगभागिनस्तन्निभावनगिरीशितुर्भुजाः ।। 53 ।।

सागरेति - सागरश्चाम्बरं च तमालकाननं चेति द्वन्द्वः । उदारा वदान्याः पीवरा मांसलाः । शेषस्य भोगः शरीरं तस्मिन् परिभोगो विभवः, तद्भागिनः तन्निभाः शेष-भोगसदृशाः ।। 53 ।।

अहमहिमकाभाजो गोवर्धनोव्हृतिनर्मणि प्रमथनविधावब्धेर्लब्धप्रबन्धसमक्रियाः । अभिमतबहूभावाः कान्ताभिरम्भणसम्भ्रमे वनगिरिपतेर्बाहाः शुम्भन्ति सुन्दरदोर्हरः ।। 54 ।।

अहमहिमकेति - अहं पूर्वमहं पूर्वमिति योऽभिमानः सा<sup>4</sup> अहमहिमका। तद्भाजः उद्धृति<sup>5</sup>रेव नर्म क्रीडा, लब्धाः प्राप्ताः, प्रबन्धा अनुस्यूताः, समास्तुल्याः क्रिया व्यापारा यासां<sup>6</sup> ता अभिरम्भणं परिरम्भणं<sup>7</sup> स एव सम्भ्रमस्तत्र अभिमतो

<sup>13.</sup> Md, reads सुन्दर 14. Except Md, My others omit उदीणांड

<sup>15.</sup> Md, omits इति हा ; Ad, reads अदीना ; Ad, reads प्रवीणा 16. My, reads 43

<sup>17.</sup> P1, P2, Md4 & My, read भान्ति

<sup>1.</sup> Md1, Md2, Md4, Ad, read विटपाधितल्लाय

<sup>2.</sup> Except My, others omit from प्रार्थित to ईक्षावन्तः

<sup>4.</sup> Ad reads असावहमहिमका 5. Md, reads धृतिरेव

<sup>6.</sup> Except Ad, others read येषां ते

<sup>3.</sup> My, reads 44

<sup>7.</sup> Md, omits परिरम्भणम्

बहुभावो<sup>8</sup> बहुत्व<sup>9</sup>स-ङ्ख्यायोगो येषां ते शुम्भन्ति शोभन्ते<sup>10</sup> शुभशुम्भशोभार्थ इति धातुः ।। 54<sup>11</sup> ।।

श्रीमद्वनाद्रिपतिपाणितलाब्जयुग्म - .

मारूढयोर्विमलशङ्खरथाङ्गयोस्तु ।

एकोऽब्जमास्थितमिवोत्तमराजहंसः

पद्मप्रियोऽर्क इव तत्समितो द्वितीयः ।। 55 ।।

श्रीमद्वनाद्रीति - पाणितलमेवाब्जयुग्मम् $^2$  आरूढयोरारोहि $^3$ तयोः तत् पद्मं समितः $^4$  प्राप्तः इयम $^5$ भूतोपमा ।। 55  $^6$  ।।

लक्ष्म्याः पदं कौस्तुभसंस्कृतं च श्रीवत्सभूमिर्विमलं विशालम् । विभाति वक्षो वनमालयाढ्यं वनाद्रिनाथस्य सुसुन्दरस्य ।। 56 ।।

लक्ष्म्या इति - पदं सं<sup>7</sup>स्थानं संस्कृतमलङ्कृतम् ।। 56<sup>8</sup> ।।

सौन्दर्यामृतसारपूरपरिवाहावर्तगर्तायितं यातः किञ्च विरञ्चि<sup>9</sup>सम्भवनभूम्यम्भोजसम्भूतिभूः । नाभिः शुम्भित कुम्भिकुम्भ<sup>10</sup>निभनिर्भातस्तनस्वर्वधू - सम्भुक्तद्वमषण्डशैलवसतेरारूढलक्ष्म्या हरेः ।। 57 ।।

सौन्दर्येति - हरेर्नाभि $^{11}$  शुम्भति । कीदृश $^{12}$  सौन्दर्यमेवामृत $^{13}$ सारस्तस्य पूरः ओघस्तस्य परीवाहो निर्गम $^{13}$  प्रवाहः। तत्र जात $^{2}$  आवर्त इति मध्यमपदलोपी $^{3}$ 

8. Md, reads बहुवो 9. Md, reads बहु असङ्ख्यायागो ; Md, reads बहु सङ्ख्यायोगो 10. Md, reads शोभन्ति 11. My, reads 44

<sup>1.</sup> Md, reads समिते 2. Md, omits युग्मम् 3. My, reads अरोहताः 4. Md, omits समितः ; My, reads स्थितः 5. Md, reads इदम्

<sup>6.</sup> My, reads 45 7. Except My, others omit सम् 8. My, reads 46 9. Md, reads विरिज्य

<sup>8.</sup> My, reads 46 9. Md, reads विरिज्व 10. Md, Ad, Ad, My, read आङ्गिकाङ्ग 11. Except Md, & Ad, others read नाभी 12. Except Md, Ad, others read कीदृशी 13. Md, reads सागर

<sup>1.</sup> Md, reads निर्गमः प्रवाहः 2. Md, Md, My, read भात 3. My, reads लोप

समासः। स एव गर्तो रन्ध्रं गर्तायितं गर्तवदाचरणं यातः<sup>4</sup> प्राप्तः भावे निष्ठा । ताद्रगा<sup>5</sup>वर्तगर्तसदृश इति यावत् । किं.च विरञ्चि<sup>6</sup>संभवनं जन्म तस्य भूमिः स्थानं तादृशमेवा<sup>7</sup>म्भोजं तस्य संभूतिभूः जन्मभूः कुम्भीगजः तस्य कुम्भी मस्तकपिण्डौ तयोर्निभौ सदृशौ निर्भातौ द्योतितौ स्तनौ यासां ताः ताश्च स्वर्वध्वश्च ताभिः सम्भुक्तद्रुमषण्डशैलो वसतिर्यस्य स तथोक्तः ।। 57 ।।

सुन्दरस्य किल सुन्दरबाहोः श्रीमहातरुवनाचलभर्तुः । हन्त यत्र निवसन्ति जगन्ति प्रापितक्रशिमतत्तनुमध्यम् ।। 58 ।।

सुन्दरस्येति - यत्र जगन्ति निवसन्ति तत्तनुमध्यं प्रापितक्रशिम प्रापितकार्श्यं। हन्तेत्याश्चर्ये । महदा<sup>10</sup>श्रयस्य महत्त्वं युक्तं न तु कार्श्यम् । मध्यं त्वनेकजगदाश्रयमि $^{11}$  कृशं $^{12}$  भवति तदा $^{13}$ श्चर्यमिति भाव $^{14}$  ।। 58  $^{15}$  ।।

पिप्टदुप्टमधुकैटभकीटौ हस्तिहस्तयुगलाभसुवृत्तौ । राजतः क्रमकृशौ च सदूरू सुन्दरस्य वनभूधरभर्तुः ।। 59 ।।ळ

पिष्ट्रदेशेत - मधुकैटभावेव कीटौ क्षुद्र जन्तू दुष्टौ तावूरुभ्यां पिष्टाविति पुराण<sup>2</sup>प्र-सिद्धिः । क्रमकृशौ उपर्य<sup>3</sup>धोभागुक्रमेण कृशौ ।। 59<sup>4</sup> ।।

यौवनवृषक्कुदो⁵द्भेदनिभं नितरां भाति विभोरुभयं जानुशुभाकृतिकम् । सुन्दरभुजनाम्नोर्मन्दरमथिताब्धेः

चन्दनवनविलसत्कन्दरवृषभपतेः ।। 60 ।।

<sup>4.</sup> My, reads याता प्राप्ता

<sup>5.</sup> Md, reads तादृशायत्त ; My reads तादृशावर्त 8. Md, omits जन्मभू

<sup>6.</sup> Md reads विरिञ्च 9. Md, reads निर्भा

<sup>7.</sup> Md, reads मेवारम्भोजस्तस्य 10. My, reads महदाश्चर्य 11. Md, reads जगदाश्रयोऽपि

<sup>13.</sup> My, adds अतिक्लेशम् एतत् ; Md, reads एतत् 12. Ad,, Ad, reads कुशमेव

<sup>14.</sup> My adds श्रीमहातरुवनाचल भर्तुरिति । महच तत् तद्वनं चेति स एवाचलस्तस्य भर्ता नायकस्तस्येति

<sup>15.</sup> My, reads 48

<sup>1.</sup> Md, reads दुष्ट

<sup>2.</sup> Ad, reads भागवत, भारत

<sup>3.</sup> Md, omits from उपर्य ... to कृशी

<sup>4.</sup> My, reads 49

<sup>5.</sup> Md, reads ककुभ

यौवनेति - यौवनमेव वृषः तस्य ककुदं तस्योद्धेद उच्छायस्वन्निभं उभय<sup>7</sup>विधं जानुपदं जात्येकवचनम् । शुभाकृतिकं शुभाकारं<sup>8</sup> चन्दनवनेन विलसन्ती कन्दरा गुहा यस्य स चासौ वृषभ 10 एच तस्य पतिः वृषभपति 11 इति पर्वतनामधेयम् ।। 60<sup>12</sup> ।।

अधोमुखंन्यस्तपदारविन्दयोरुदञ्चितोदात्तसुनालसन्निभे । विलङ्घ्य जङ्घे क्व नु रंहतो दृशौ वनाद्रिनाथस्य सुसुन्दरस्य मे<sup>13</sup> ।। 61 ।।

अधोमुखेति - पादावेवारविन्दे अधोमुखन्यस्ते च ते पदा14रविन्दे च तयोः उदञ्चिते पूजिते । उदात्ते उद्धृते सुनाले तत्सन्निभे तादृशे जङ्घे विलङ्घ्य मे दृशौ क्व नु रंहतः वव नु गच्छतः । लावण्यातिशयात्तत्रैव निमग्न $^2$  इति भावः ।।  $61^3$  ।।

ससन्दरस्यास्य पदारविन्दे पादरविन्दाधिकसौकुमार्ये । अतोऽन्यथा ते बिभ्रयात् कथं न तदा⁴सनं नामसहस्रपत्रम्<sup>5</sup> ।। 62 ।।

सुसुन्दरस्येति - पाद<sup>6</sup>योरधिष्ठानमरविन्दं पदा<sup>7</sup>रविन्दं तस्मादधिकं सौकुमार्यं ययोस्ते<sup>8</sup>तदेवोपपादयति । अतोन्यथेति अस्मात्<sup>9</sup> प्रकारात् अन्यथा चेदित्यर्थः । तदासनं 10 तयोः पादारविन्दयोरधिष्ठानं सहस्रपत्रं ते पादारविन्दे कथं नु साम्यं 11 बिभृयात् । ततो 12 ऽत्पसौ कुमार्यतया पराजितत्वेन ते बिभर्तीत्यर्थः ।। 62 ।।

सौन्दर्यमार्दवसुगन्धरसप्रवाहै -रेते हि सुन्दरभुजस्य पदारविन्दे । अम्भोजडम्भपरिरम्भणमभ्यजैष्टां

#### तद्दै पराजितमिमे शिरसा बिभर्ति ।। 63 ।।

6. Md, reads वृपभस्य 9. My, reads विलसत्

7. Md, adds उभयं जानुम् 8. Md, omits शुभाकारम् 10. Mdl reads वृषो च 11. Except Md, others omit पति

13. All manuscripts omit मे

12. My reads 50 14. Md reads पादारविन्दे

1. Md, reads रहतो गच्छतः 2. Ad, reads निमजत ; My, reads मग्न

3. My, reads original No. as 61

4. Md, reads तदासनम् ; Md, reads तत्तदासनं नाम सहस्र 5. Md, reads पत्रकम् 6. My, reads पद 7. Md, omits पदारविन्दम 8. Except Md, others omit ते

9. Md reads तस्मात् 10. My, reads तदाननम्

11. Ad reads सम्यक् ; Except Md, & Ad, others read नाम 12. Md, reads अन्य ; Ad, reads अस्य

सौन्दर्येति - सुन्दरभुजस्य एते पदारिवन्दे सौन्दर्यादयः एव अमृतरसास्तेषां प्रवाहै-रम्भोजस्य यो दम्भोऽहङ्कारः तस्य परिरम्भणं संसर्गमभ्यजेप्टां जितवती। जि जय इति धातोर्लुङि। परस्मैपदद्विवचनम् । तदेवोपपादयति । तदम्भोजं पराजितं सत् स्वयमास-नाब्जं भूत्वा इमे पादारविन्दे शिरसा बिभर्ति । <sup>2</sup>अयमुत्प्रेक्षालङ्कारः ।। 63 ।।

एते ते बत सुन्दराह्वयजुषः पादारविन्दे शुभे यन्निर्णेज<sup>3</sup>समुत्थितत्रिपथगास्रोतस्सु किञ्चित् किल । धत्तेऽसौ शिरसा ध्रुवस्तदपरं स्रोतो भवानीपति -र्यस्याः साल<sup>4</sup>कनन्दिकेति निजगुर्नामैवमन्वर्थकम् ।। 64 ।।

एते इति - सुन्दराह्वयजुषः सुन्दरनामधेयभाजः पादारविन्दे शुभे पवित्रे ययोर्निर्णे-जनेन⁵ प्रक्षालनेन समु<sup>6</sup>त्थितायास्त्रिपथगायाश्चतुर्षु सिता<sup>7</sup> अलकनन्दा<sup>8</sup> चक्षुर्भद्रा<sup>9</sup>ख्येषु स्रोतस्सु किञ्चिदेकं स्रोतः शिरसा ध्रुवो धत्ते <sup>10</sup> तन्निविधा <sup>11</sup>भूतं तत्र एकं स्वर्गगामि अन्यत् पातालगामि त्रिधाभूतात्तस्मादपरं स्रोतः शिवो धत्ते यस्यालकनन्दिकेति नाम अन्वर्थं निजगुः पौराणिकाः । अलकं शिरोभागं नन्दयतीति व्युत्पत्तेः । तदुक्तम् - "जगतः पावनार्थाय सा प्रयाता चतुर्दिशम्। सीता चालकानन्दा च चक्षुर्भद्रा च $^{12}$  वै क्रमात्'' (वि.पु. 2.2.33.) इति । एतत्सर्वं वरदराजस्तोत्रे<sup>13</sup>ऽनुसंहितम् ।। 64 ।।

आम्नायकल्पलतिकोत्थसुगन्धिपुष्पं योगीन्द्रहार्दसरसीरुहराजहंसम् । उत्पक्वधर्मसहकारफलप्रकाण्डं वन्देय सुन्दरभुजस्य पदारविन्दम् ।। 65 ।।

Md<sub>1</sub> reads लिट
 My<sub>1</sub> omits from अयमुत्प्रेक्षालङ्कारः to verse 73.; Ad<sub>1</sub> adds इति

Md₄ reads निर्णेय

<sup>4.</sup> P, & P, read यस्यास्यालक

<sup>5.</sup> Md, reads निर्णेजेन 6. Ad, adds णिजर् शौच् प्रक्षालनयोरिति धातुः ; Md, reads समुत्याया

<sup>7.</sup> My, reads सीता ; Ad, reads नीता

<sup>8.</sup> Md, adds च

<sup>9.</sup> Md, omits from भद्राख्येषु to क्रमादिति

<sup>10.</sup> My, reads धर्ते

<sup>11.</sup> My, reads त्रिविधं भूतम्

<sup>12.</sup> My, reads इति

<sup>13.</sup> My, adds व्याख्याने

आम्नायेति - आम्नाय एव कल्पलितका तस्या उद्भूतं शोभन<sup>1</sup>गन्धं पुष्पहृत्सं<sup>2</sup>बन्धि हार्दं सरसीरुहं<sup>3</sup> तत्र राजहंसः धर्म एव सहकारवृक्षः तस्योत्पक्वं फलप्रकाण्डं फलश्रेष्ठम् ।। 65 ।।

सुसुन्दरस्यास्य तु वामना<sup>1</sup>कृतेः

क्रमत्रयप्रार्थिनि मानसे किल ।

इमे पदे तावदिहासहिष्णुनी

विचक्रमान्ते<sup>5</sup> त्रिजगत्पदद्वये ।। 66 ।।

सुसुन्दरस्येति - बिलचक्रवर्तिनं प्रतिविक्रम<sup>6</sup>त्रयप्रार्थिनि सित इमे पदे चरणौ<sup>7</sup> त्रिजगत् त्रयाणां जगतां समाहारस्त्रिजगत् तत्परस्परासिहष्णुनि सित अहमेव विक्रमत्रयं करिष्यामि अहमेवेति परस्परमसहमाने इत्यर्थः । विक्रमत्रयमपि पद<sup>8</sup>द्वयेऽपि क्रमद्वयेद्विचक्रमाते<sup>9</sup> आक्रान्त<sup>10</sup>विति<sup>11</sup> विक्रमेनावशेष इति भावः ।। 66 ।।

सौन्दर्यसारामृतिसन्धुवीचि
श्रेणीषु पादाङ्गुलिनामिकासु ।
न्यकृत्य चन्द्रश्रियमात्मकान्त्या
नखावली शुम्भित सुन्दरस्य ।। 67 ।।

सौन्दर्यसारेति - सौन्दर्यसारामृतनदीत्वेन रूपयित्वा । पादाङ्गुलीस्तस्य वीचित्वेन रूपयित्वा तत्र प्रतिफलितचन्द्रपङ्कितत्वेन नखावली र्वर्णयित पादाङ्गुलिनामिकासु पादा-ङ्गुलिव्यपदेशासु अतिफलितचन्द्रश्चियं तिरस्कृत्य ।। 67 ।।

#### यो जातः क्रशिमा मली च<sup>4</sup> शिरसा सम्भावितः शम्भुना सोऽयं यच्चरणाश्रयी शश<sup>5</sup>धरो नूनं नखव्याजतः ।

1. Md, reads शोभितम् and omits from गन्धं to हार्दम् 2. Md, adds सुसम्बन्धि

My<sub>2</sub> reads हार्दसरसीरहम्
 Md<sub>4</sub> reads पावनाकृतेः
 Md<sub>1</sub> reads चक्रमाभे

6. Except My<sub>2</sub> others omit वि 7. Ad, omits चरणी

8. Md, reads पदहिय ; Md, reads पदहिय विक्रमहर्य 9. Md, reads विक्रमात ; Md, reads चक्रमात

10.  $Ad_2$  reads अतिक्रान्तवति ;  $Md_4$  adds त्रितयो

11. My adds तृतीयेन विक्रमेन आवेशय ; Ad, adds तृतीयो

1. Md, reads रूपादङ्गुली

2. Md, reads नखावलीम्

3. Md, reads व्यपदेशिकासु

4. Manuscripts omit च

5. Md, reads शशवरो

पूर्णत्वं विमलत्वमुञ्चलतया सार्धं बहुत्वं तथा यातस्तं<sup>6</sup> तरुषण्डशैलनिलयं वन्दामहे सुन्दरम् ।। 68 ।।

यो जात इति - मली मलिनः शिरसा सम्भावितः धृत उपलालित इति वा<sup>7</sup> नख<sup>8</sup>व्याजतो नखव्यपदेशात् बहुत्वं बहुमानं बहुसङ्ख्यायोगं च अपक्व<sup>9</sup>पुरुषैः शिरसा बहुमानादिप उत्कृष्टपुरुषपादसेवा गरीयसीति भावः ।। 68 ।।

यस्याः कटाक्षणमनुक्षणमीश्वराणा -मैश्वयहितुरिति सार्वजनीनमेतत् । श्रीः सेति सुन्दरनिषेवणतो निराहु -स्त्वां हि श्रियः श्रियमुदाहुरुदारवाचः ।। 69 ।।

यस्या इति - ईश्वराणामिन्द्रा<sup>10</sup>दीनां सार्वजनीनं सर्वजनप्रसिद्धं सा श्रीरिति निराहुः। श्रयतीति श्रीरितिव्युत्पत्त्या श्रीशब्दस्य निर्वचनं ब्रूयुरित्यर्थः। त्वां श्रियोऽपि श्रियमति-शयाधायकं वाल्मीिकप्रभृतयः प्राहुः<sup>11</sup> । तदुक्तं श्रीरामायणे - ''श्रियः श्रीश्च भवेदग्रचा कीर्त्या कीर्तिः क्षमाक्षमा'' (रा.अयो. 44.15.) इति । श्रीवैकुण्ठस्तवेऽप्ययं श्लोकोऽनुसंहितः ।। 69 ।।

दिव्याचिन्त्यमहाद्धृतोत्तमगुणैस्तारुण्यलावण्यक<sup>1</sup> -प्रायैरद्धृतभावगर्भसततापूर्वप्रियैर्विभ्रमैः । रूपाकारविभूतिभिश्च सदृशीं नित्यानपेतां श्रियं नीलां भूमिमपीदृशीं रमयिता नित्यं वनाद्रीश्वरः ।। 70 ।।

दिव्येति - दिव्या अप्राकृताः इदमित्थिमिति चिन्तियतुमनर्हा अचिन्त्या अद्भुताः आश्चर्यकराः तादृशैर्दिव्य²स्वरूपगुणैः तथा तारुण्यकं यौवनं लावण्यकमवयव³शोभा तत्प्र-चुरैः एते दिव्य⁴विग्रहगुणाः तथा अद्भुतेः सतता⁵पूर्वेः सदाभिनवैः प्रियैर्विभ्रमैर्विलासैः रूपं विग्रहः आकारोऽवयवसन्निवेशः

<sup>6.</sup> Md, reads यातस्तत् 7. Md, Ad, My, reads च

<sup>8.</sup> Md<sub>4</sub>, My<sub>2</sub> & Ad<sub>2</sub> read नखव्याजतो

<sup>9.</sup> Md, reads अपकृष्ट 10. Ad, reads ईशा

<sup>11.</sup> Md, reads निराहुः

<sup>1.</sup> Md, reads आवश्यक 2. Ad, & Ad, add आत्म after दिव्य

<sup>3.</sup> Ad, reads समुदाय for अवयव 4. Ad, adds मङ्गल 5. Md, reads सतताद्धतैः

<sup>6.</sup> Ad2, My, read सर्वदा

विभूतिरैश्वर्यं नित्यानपेतां नित्यानपायिनीं सर्वात्मना सदृशीं श्रियं रमियता प्रीणयिता<sup>7</sup> ईदृशीं श्रियं शिव सर्वात्मना सदृशीं भूमि<sup>9</sup>नीलां रम-यितेत्यत्र<sup>10</sup> तृन्प्रत्ययान्तं पदम् । अन्यथा तृच्प्रत्यययोगे षष्ठी स्यात् ।। 70 ।।

अन्योन्यचेष्टितनिरीक्षणहार्दभाव -प्रेमानुभावमधुरप्रणयप्रभावः । आजस्रनव्यतरिव्यरसानुभूतिः स्वां प्रेयसीं रमयिता वनशैलनाथः ।। 71 ।।

अन्योन्येति - अत्र प्रेमानुभावशब्देन रत्यादयः शृङ्गारादि<sup>11</sup>रसानां पूर्वावस्था स्थायी-भावा विविक्षताः । प्रणयभावशब्देन रसात्मना परिणताः शृङ्गारादिरसा विविक्षिताः । स्थायीभावाः शृङ्गारादिरसाच<sup>2</sup> पूर्वकालभाविभिरन्योन्यचेष्टितः अन्योन्यिनिरीक्षणेः सह-कालभाविभिरन्योन्य³हार्दभावैः निर्वेदग्लान्यादिभिः सन्धुक्षितः प्रेमानु<sup>4</sup>भाव इति मध्य-मपदलोपी समासः । तादृश प्रेमानुभावमधुरप्रणयभावो यस्य स तथोक्तः । प्रणयभावस्य मधुरत्वं नाम स्वादुतरत्वं<sup>7</sup>; आजस्रनव्यतरिदव्यरसानुभूतिरिति स्वरूपानन्दा नुभवो विव-क्षितः। अजस्रमेवाऽऽजस्रम् आजस्र नव्यतरा सर्वदा अपूर्वा दिव्यरसस्य त्या स्वाद्या स्या स्वाद्या स्वाद्य स्वाद्या स

सुन्दरस्य वनशैलवासिनो भोगमेव निजभोगमाभजन् । शेषा $^{14}$  एष इति शेषताकृते $^{15}$  प्रीतिमानहिपतिः स्वनामनि $^{16}$  ।। 72 ।।

| 7. Ad <sub>1</sub> omits प्रीणयता<br>10. Md <sub>4</sub> , My <sub>2</sub> omit अत्र | 8. Ad <sub>1</sub> & My <sub>2</sub> read प्रियमिव<br>11. Md <sub>2</sub> omits आदि   | 9. Md <sub>2</sub> , My <sub>2</sub> read भूमिं नीलाम्                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 1. Ad, reads स्थायीभावात्<br>4. Md, reads प्रेमानुभवति<br>7. Ad, reads रसत्वम्       | 2. My, reads रसाम्च<br>5. Md, omits इति<br>8. My,, Ad, read अनुसन्धानभरो              | 3. Md <sub>2</sub> reads सोहार्दम्<br>6. Ad <sub>1</sub> reads भावाश्च |
| 9. Md <sub>1</sub> , Ad <sub>1</sub> , Ad <sub>2</sub> omit आजस<br>ers omit आनन्दस्य | 10. Md, omits स in रस<br>12. Md, omits अपि                                            | 11. Except Md <sub>4</sub> & My <sub>2</sub> oth-                      |
| दिव्य शृङ्गरादि रसानुभूतिरित्यथः । शृङ्ग                                             | ो तृतीयान्तः पाटः तदानीं पञ्चघा द्वन्द्व समा<br>रादि रसानामपि नायकनायिकाश्रय भेदेन पू | र्वापरभावे च कार्यकारणभावो युक्तः।                                     |
| 14. Md <sub>1</sub> reads एप                                                         | 15. Md <sub>1</sub> reads कृतीः                                                       | 16. My <sub>2</sub> reads भिः for नि                                   |

सुन्दरस्येति - निजभोगं निजशरीरं; भोगं भोग $^1$ साधनं आभजन् $^2$  कुर्वन् $^3$  शेषताकृतेः शेषत्वकारणा $^4$ द्धेतोः शेष एष इति प्रसिद्धे स्वनाम्नि अहिपितः प्रीतिमान् ।। 72 ।।

वाहनासनवितानचामरा -द्याकृतिः खगपतिस्त्रयीमयः । नित्यदास्यगति <sup>5</sup> रेव यस्य वै ह्येष सुन्दरभुजो वनाद्रिगः ।। 73 ।।

वाहनेति - भगवदिभमत तत्तत्कैङ्कर्योचितस्वरूप इत्यर्थः । यस्य<sup>6</sup> वै यत्सम्बन्धीत्यर्थः। त्रयीमयो<sup>7</sup> वेदमयः । वेदमयत्वं च श्रीरङ्गराजस्तोत्रव्याख्याने प्रपञ्चितम् ।। 73 ।।

वनाद्रिनाथस्य सुसुन्दरस्य वै प्रभुक्तशिष्टाश्यथसैन्यसत्पत्तिः । समस्तलोकैकधुरन्धरः सदा कटाक्षवीक्ष्योऽस्य च सर्वकर्मसु ।। 74 ।।

वनाद्रिनाथस्येति - प्रभुक्तशिष्टाशी भुक्त<sup>8</sup>शेषभोजी सर्वकर्मसु सृष्ट्यादिषु कटाक्ष-वीक्ष्यः इङ्गितमात्रप्रेर्य<sup>9</sup> इति भावः ।। 74 ।।

छत्रचामरमुखाः परिच्छदाः सूरयः परिजनाश्च नैत्यगाः । सुन्दरोरुभुजिमन्धत्ते सदा ज्ञानशक्तिमुखनित्यसद्<sup>10</sup>गुणाः ।। 75 ।।

छत्रचामरेति - नित्य<sup>1</sup>कर्तव्यं कैङ्कर्यं नैत्यं तद् गच्छन्तीति नैत्यगाः । इन्धते दीपयन्ति । नित्यसूरिपरिजनपरिच्छदकत्याणसद्गुणैः प्रकाशत इत्यर्थः²

 1. My, reads भोगं साधनम्ल
 2. My, reads अभजन
 3. My, omits कुर्वन्

 4. My, reads करणात्
 5. Md, My, read रितरेव

 6. Md, omits from यस्य to अर्थाः
 7. My, starts from त्रयीमयो

8. Md, reads भुक्ते 9. My, reads प्रीत्या 10. Md, reads पड्

<sup>1.</sup> Md, reads नित्यं कर्तव्यम्

<sup>2.</sup> Md, reads इति भावः

द्वारनाथगणनाथतल्लजाः
पारिषद्यपदभागिनस्तथा ।
मामकाश्च गुरवः पुरातनाः
सुन्दरं वनमहीन्द्र<sup>3</sup>गं श्रिताः ।। 76 ।।

द्वारनाथेति - द्वारनाथतल्लजाः द्वारपाल⁴श्रेष्ठाः चण्डप्रचण्डादयः; गणनाथतल्लजाः कुमुद⁵कुमुदाक्षादयः; दिव्याः परिषद्यपद<sup>7</sup>भाजः भगवत्सायुज्यं गताः शठकोपनाथयामुन-रामानुजमुनि<sup>8</sup>प्रभृतयो मदीयगुरवो वनमहीधं<sup>9</sup> गच्छन्तीति वनमहीन्द्र¹णगास्तं संश्रिताः ।। 76 ।।

ईदृशैरिति - नित्यसिद्धं सर्वदा सिद्धं निजभोगभूमिर्दिव्यस्थानं परमपदनिलयः एवात्रार्चात्मनावतीर्ण इति भावः । रज्यते अनुरक्तो भवति अकर्म<sup>12</sup>कर्तरिप्रयोगः।। ७७ ।।

आक्रीडभूमिषु सुगन्धिषु पौष्पिकीषु वैकुण्ठधामिन समृद्धिषु वापिकासु । श्रीमल्लतागृह<sup>2</sup>वतीषु यथा तथैव लक्ष्मीधरः सजित सिंहगिरेस्तटीषु ।। 78 ।।

आक्रीडभूमिष्विति - लक्ष्मीघरः वैकुण्ठधामिन यथा<sup>3</sup> आक्रीड<sup>4</sup>भूमिप्रभूषु सञ्जति<sup>5</sup> संसक्तो भवति तथैव सिंहगिरेस्तटीषु सञ्जतीत्यन्वयः । आक्रीडभूमिषु उद्यान<sup>6</sup>भूमिषु कीदृशीषु पौष्पि<sup>7</sup>कीषु पुष्पप्रचुरासु समृद्धिषु सम्पत्सु ।। 78 ।।

11. Md, reads निलयम् 12. Md, omits अ

<sup>3.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read महीघ्रगं तम् 4. Md<sub>2</sub> reads नाथ for पाल 5. Ad<sub>1</sub> omits कुमुद 6. Md<sub>1</sub> reads दिव्यपारिषदपदभाजः 7. Md<sub>4</sub> omits पद; My<sub>2</sub> reads पदभागिनः 8. Md<sub>1</sub> omits मुनि 9. Md<sub>1</sub> reads महीद्रम् 10. Md<sub>4</sub>, Md<sub>4</sub>, My<sub>2</sub> read महीघ

<sup>1.</sup>  $P_1 \& P_2$  read समृद्धि 2.  $Md_1$  reads ग्रह 3.  $Md_4$  reads यथा after लक्ष्मीधरः 4.  $Md_4$  reads आक्रीडभूमिषु ;  $Md_2$  reads आक्रीडभूमिषु वापिषु यथा सज्जति ;  $Ad_1$ ,  $Ad_2 \& My_2$  प्रभृतिषु for प्रभूषु 5.  $Md_4$  omits सज्जति ;  $Ad_2$  reads सजित 6.  $My_1$  omits उद्यानभूमिषु ;  $My_2$  reads भूमि सहुशीषु 7.  $Md_1$  reads पौष्पीषु

आनन्दमन्दिरमहामणिमण्टपान्तः
लक्ष्म्या भुवाप्यहिपतौ सह नीलया च ।
निःसङ्ख्यनित्यनिजदिव्यजनैकसेव्यो
नित्यं वसन् सजिति सुन्दरदोर्वनाद्रिम् ।। 79 ।।

आनन्दमन्दिरेति - आनन्दमन्दिरमानन्दस्थानं मण्टपान्तर्मण्टपोदरे नित्यं वसन् सम्प्रति वनाद्रिं प्रति सजतीत्यर्थः ।। 79 ।।

प्रत्यर्थिनि त्रिगुण(क) प्रकृतेरसीम्नि वैकुण्ठधाम्नि<sup>10</sup> परमाम्बरधाम<sup>11</sup>नित्ये । नित्यं वसन् परमसत्त्वमयोऽप्यतीत -योगीन्द्रवाङ्गनस एष हरिर्वनाद्रौ ।। 80 ।।

प्रत्यर्थिनीति - त्रिगुणमयप्रकृतेः प्रत्यर्थिनि प्रतिभटे हेय प्रतिभट इति यावत् । असीम्नि अनन्तपरिमाणे परमाम्बर $^2$ नाम्नि परमाकाशपरम $^3$ व्योम्नि नाम $^4$ परमसत्त्वमये रजस्तमोभ्यामनवर् $^5$ ब्धे शुद्ध $^6$ सत्त्वमये कल्याणैकतान इति यावत् । एवं $^7$ विधे वैकुण्ठे वसन्नपि वनाद्रौ $^8$  प्रत्यक्ष इति भावः ।। 80 ।।

नित्यविभूतिमनुसन्धाय लीलाविभूतिमनुसन्धत्ते - लोकाविति -

लोकांश्चतुर्दश दधत् किल सुन्दरस्य पङ्कित<sup>9</sup>गुणोत्तरितसप्तवृतीदमण्डम् । अन्यानि<sup>10</sup> चास्य सुसंदॄशि परश्शतानि क्रीडाविधेरिह परिच्छदतामगच्छन् ।। 81 ।।

चतुर्दशलोकान् स्वोदरे दधत् पङ्कित<sup>11</sup>गुणैः दशगुणैः उत्तरिता<sup>12</sup> उत्तरत्वेन कृता अधि<sup>13</sup>कतया कृताः सप्तवृत्तयः <sup>14</sup> आवरणानि यस्य तत् तथोक्तम् । यद्वा उत्तरिताः सञ्जातोत्तराः सातिशया इति यावत् । दशगुणा <sup>15</sup>धिकं

8.  $Md_1$  reads जयित 9.  $P_1$  &  $P_2$  read वनाद्रौ 10.  $Md_1$  reads धामनि 11.  $P_1$  &  $P_2$  read पराम्बरनाम्नि ;  $Md_4$  reads पराम्बर धाम्नि

13. My, reads अधिककृताः

<sup>1.</sup> My, reads माया for हेय 2. Md, reads पराम्बर 3. My, reads परव्योमके ; Ad, omits परव्योमकि ; Md, reads व्योमनामके 4. Ad, & My, read नामके 5. Md, reads अवस्थ्ये 6. My, omits कार्यो कार्यों कार्यों कार्यों कार्यों कार्यों

<sup>6.</sup> My, omits from मुद्धसत्त्वमये to उत्तरिता in बाखान of verse 81 7. Md, adds एए भूघरे कमठे

वसन्नपि वनाद्रौ वनगिरौ प्रत्यक्ष इति भावः । अतीत वाङ्मनसागोचर इति यावत् 8. Md, reads वनाद्रावेव 9. Except P,, P, & Md, others read पत्नी 10. P, reads अण्डानि

<sup>11.</sup> Md, reads पत्नीगुणैश 12. My, starts from उत्तरिता

<sup>14.</sup> Md read सप्तव्रतयः 15. My reads दशगुणाधिकाः

सप्तावरणमिति यावत् । प्रकृति-महदहङ्कारादि<sup>1</sup>भूतचतुष्ट्यैरुत्तरोत्तरं दशगुणाधिकै8<sup>2</sup> सप्तभिस्तत्त्वैश परिवेष्टितमिति यावत्। एतादृशमिदं ब्रह्माण्डं<sup>3</sup> अस्याण्डस्य सुसंदृशि सु<sup>4</sup>सदृशानि परश्यतानि शतेभ्यश पराण्यण्डानि च क्रीडाविधेश परिच्छदतामुपकरणतां अगच्छन् । "कृदिकारादिकतनो<sup>5</sup> ङीष् वक्तव्य" (अ. बह्वात्यन्तर्गणसूत्रम् - 50) इति डीषन्तमीकारान्तं पत्नी<sup>6</sup>पदम् ।। 81 ।।

सुरनरतिर्यगादिबहुभेदकभिन्नमिदं
जगदथवा<sup>7</sup>ण्डमण्डावरणानि च सप्त तथा ।
गुणपुरुषौ च मुक्तपुरुषाश्च वनाद्रिपतेः
उपकरणानि नर्मविधयेऽपि भवन्ति<sup>8</sup> विभोः-। । 82 ।।

सुरनरेति - सर्वाण्ये<sup>9</sup>तानि विभोः नर्मविधये क्रीडाविधये उपकरणानि भवन्तीत्यर्थः भेदको<sup>10</sup> भेदः गुणपुरुषौ प्रकृतिपुरुषौ ।। 82 ।।

ज्ञानिनः सततयोगिनो हि ये
सुन्दराङ्घिपरभक्तिभागिनः ।
मुक्तिमाप्य परमां परे पदे
नित्यिकङ्करपदं भजन्ति ते ।। 83 ।।

ज्ञानिन इति - ज्ञानिनः प्रकृतिवियुक्त<sup>11</sup>प्रत्यगात्मानुसन्धा(न) शीलाः (स)ततयोगिनः सततकर्मयोगानुष्ठानशीलाः परभक्ति<sup>12</sup>भागिनः कर्मयोगज्ञानयोगाङ्गकभक्तियोगनिष्ठा इत्यर्थः । परमां मुक्तिमिति कैवत्य<sup>1</sup>मुक्तित्यावृत्तिः । नित्यिकङ्करपदं नित्यिकङ्कराधि-कारम् ।। 83 ।। इतः परमवतारप्रयोजकन् गुणानवतारप्रयोजक<sup>2</sup>मवतारांश्चानुसन्धत्ते - देवस्येति -

देवस्य सुन्दरभुजस्य वनाद्रिभर्तु -  ${}^{*}$  शील ${}^{4}$ वत्त्वमथवाऽऽश्रितवत्सलत्वम् ।

1. Ad, & Md, omits अपि 2. Ad, reads गुणाधिकम् 3. Md, reads इदमण्डम्
4. Md, reads सुतरां सदृशानि 5. Md, adds वा 6. My, reads पद्भित
7. Md, P, & P, read चाण्ड 8. Md, reads विधये विभवन्ति
9. Md, omits from सर्वाणि to अर्थः 10. Ad, omits भेदको भेदः
11. My, reads विविक्त ; My, reads विक्त 12. Md, Ad, Ad, omit भिक्त

<sup>1.</sup> Ad<sub>2</sub> adds आख्या वृत्तिः 2. Except Md<sub>4</sub> others read प्रयोजन 3. Md<sub>1</sub> reads है
4. Md<sub>4</sub> reads शैल

### ऐशस्वभावमजहद्भिरिहावतारै -र्योऽलञ्चकार जगदाश्रिततुल्यधर्मा ।। 84 ।।

यः आश्रिततुत्यधर्मा आश्रिततुत्यस्वभावः सन् ऐशस्वभावम् ईश<sup>5</sup>स्वभावं सर्वज्ञ-त्वसर्वशक्तित्वादिस्वभावमजहद्भिरपरित्यजद्भिः इहं संसारमण्डले अवतारैर्जगदलञ्च-कार । तस्य देवस्य<sup>6</sup> शीलवत्त्वमवतारनिमित्तमथवाश्रितवत्सलत्वं निमित्तमिति वितर्कः। शीलं नाम महतो नीचैः<sup>7</sup> सह<sup>8</sup> संश्लेषः । आश्रितवात्सल्यं<sup>9</sup> आश्रितपारतन्त्रचम् । है<sup>10</sup>शब्दः प्रसिद्धौ ।। 84 ।।

सिंहाद्रिनाथ! तव वाङ्मनसा<sup>11</sup>तिवृत्तं रूपं त्वतीन्द्रियमुदाहरहस्यपाणी<sup>12</sup> । एवं च न<sup>13</sup> त्विमह चेत् समवातरिष्य -स्त<sup>14</sup>ज्ज्ञानभक्तिविधयोऽद्य मुधाऽभविष्यन् ।। 85 ।।

सिंहाद्रिनाथेति - रहस्यवाणी उपनिषत् तवाप्राकृत्तदिव्यरूपमतीन्द्रियमवाङ्गनस-गोचरमुदाह । एवं च सति त्वं नावातरिष्यश्चेत् ज्ञानभक्तिविधयः अवतारगोचरज्ञानं साक्षात्काररूपं तद्गोचरा भक्तिः तद्गोचरो<sup>।</sup> विधिः परिचारक्ष्च मुधा भविष्यन् वृथा स्युः इत्यर्थः । अतीन्द्रिये रूपे तेषां अशक्त्यत्वादिति भावः ।। 85 ।।

ये भक्ता भवदेकभोगमनसोऽनन्यात्मसञ्जीवना -स्तत्संश्लेषणतद्विरोधिनिधनाद्यर्थं वनाद्वीश्वर मध्येऽण्डं यदवातरत्<sup>2</sup> सुरनराद्याकारदिव्याकृति -स्तेनैव त्रिदशैर्नरैश्च सुकरं स्वप्रार्थितप्रार्थनम् 3 ।। 86 ।।

ये भक्ता इति - भवदेकभोगमनसः भवत्येक<sup>4</sup>स्मिन्नेव भोगोत्सुका इत्यर्थः। सर्वेश्वरमेव धारणपोषणभोग्यत्वेन मन्यमानाः तदलाभे स्वात्मधारणं कर्तुमशक्नुवाना इति यावत् । अनन्या त्ससञ्जीवनाः अन्यपदार्थप्रयुक्तात्मसञ्जीवनशून्या ये भक्तस्तैः संश्लेषणं, "ये यथा मां

<sup>5.</sup> Md, omits ईशस्वभावम् 8. Md, adds नीरन्ध्रेण

<sup>6.</sup> Md, omits देवस्य

<sup>7.</sup> Ad, reads मन्देश

<sup>11.</sup> Md reads निवृत्तम्

<sup>9.</sup> Ad<sub>2</sub>, My<sub>1</sub> read वत्सलत्वम् 10. Md<sub>1</sub> reads हे शब्दः 12. P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub> read वाणी 13. My<sub>2</sub> reads वनत्वमि

<sup>13.</sup> My, reads वनत्वमिह

<sup>14.</sup> P, & P, read त्वज्ज्ञान

<sup>1.</sup> Md, shows lacuna from तद्रोचरो to भावः

<sup>2.</sup> Md,, P, & P, read अवातरः 4. Ad, reads भगवत्

<sup>3.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, My<sub>2</sub> read प्रार्थनः 5. Md, Ad, read तदण्डाभे

<sup>6.</sup> Except Md, & My, others read नान्यात्म

प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम्" (भ.गी.4.11.) इति प्रकारेण स्वयमेव संश्लेषः तेषां ये विरोधिनः तद्विनाशाद्यर्थम् आदिशब्देन धर्म हस्थापनं विवक्षितम् । मध्येऽण्डं अण्डस्य मध्ये सुरनराद्याकारेण दिव्याकृतिः सन् सुरनररूपेण दिव्यरूपः तत्सदृशरूप इत्यर्थः । तेनाकारेणावात हिस्पः इति यावत् । तेनवानन्यभोगमनोभिरनन्यात्मसञ्जीवनै-स्त्रिदशैनरैश्च स्वस्वप्रार्थितं प्रार्थनं सुकरं सुप्रापमिति यावत् ।। 86 ।।

श्रीमन्! महावनगिरीश! विधीशयोस्ते मध्ये तु विष्णुरिति यः प्रथमावतारः । तेनैव चेत्तव महिम्नि जनाः किलान्धा - स्त्वन्मत्त्यभावमवगम्य कथं भवेगुः ।। 87 ।।

श्रीमन्निति - तेनैव मध्ये अवतारमात्रेण तव महिम्नि तव सर्वोत्कर्षे जनाः अन्धाः मूढाः किल चेत् ब्रह्मविष्णुमहेश्वरं सहपाठात् समानाधिकाराच्च तत्सदृशो प्रथमिति समबुद्धयश्चेदित्यर्थः । तव मत्स्याद्यवतारेषु तिर्यग्भावं तादृशव्यापारं चाधि गम्य कथं भवेयुः । "मोघज्ञाना मोघकर्माणश्च भवेयुः" इत्यर्थः । तदुक्तम् - "अवजानन्ति मां मूढाः मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् । मोघज्ञा मोघकर्माणो मोघज्ञाना विचेतस" (भ.गी. 9.11-12) इति ।। 87 ।।

हे देव! सुन्दरभुज! त्विमहाण्डमध्ये सौलभ्यतो विसदृशं चरितं महिम्नः । अङ्गीकरोषि यदि तत्र सुरैरमीभिः साम्यान्त्रिकर्षपरिपालनमेव साधु! ।। 88 ।।

<sup>7.</sup> Md, reads विनाशार्थम्

<sup>8.</sup> Md, reads संस्थापनम्

<sup>9.</sup> Md, reads अवतरिष्य

<sup>1.</sup> Md, omits जनाः

Md<sub>1</sub> omits मूढाः
 Except Md<sub>2</sub> others read महेश्वरा इति

<sup>4.</sup> My, reads तत्त्वदृशीयम्

<sup>5.</sup> Except Md2, Ad1, My2 others read चावगम्य

हे देवेति - हे देव! महिम्नो विसदृशम<sup>6</sup>ननुरूपं चरितं पितृवचनपरिपालनादौत्य-सारथ्यादिप्रमुखं चरित सौलभ्यगुणे<sup>7</sup>नाङ्गीकरोषि यदि तत्र विषये विष्णववतारोपेन्द्रावतारा-दिषु अमीभिः सुरै<sup>8</sup>श्चतुर्मुखशिवे<sup>9</sup>न्द्रादिभिः साम्याद्रामकृष्णाद्यवतारेषु निकर्षपरिपालन-मेव वरं<sup>10</sup> देवतान्तरसाम्याचरणादपि त<sup>11</sup>न्निकर्षाचरणं भक्तचित्तानुरञ्जकं श्रेयस्करं चेति<sup>12</sup> भावः ।। 88 ।।

इहावतीर्णस्य वनाद्रिनाथ ते निगूहतः स्वं महिमानमै<sup>1</sup>श्वरम् । उमापतेः किं विजयः प्रियङ्करः प्रियंकरा चेन्द्र<sup>2</sup>जिदस्त्रबन्धना ।। 89 ।।

इहावतीर्णस्येति - ऐश्वरमीश्वरत्व³प्रयुक्तं स्वं महिमानं निगूहतः आवृण्वतः बाणा-सुरयुद्धे उमापतेर्भवस्य पराजयः प्रियङ्करः किमस्त्रबन्धना वा प्रियङ्करी किमुभयमपि तुल्यमिति भावः ।। 89 ।।

पुच्छोत्पुच्छनमूर्च्छनो<sup>6</sup>द्धितधुतव्यावर्तितावर्तवत् -संवर्तार्णवनीर<sup>7</sup>पूरिवलुठत्पाठीनिदव्याकृतेः । सिंहाद्रीश! न वैभवं तव कथं स्वालक्ष्यमालक्ष्यते पद्माक्षस्य जुघुक्षतोऽपि विभवं लक्ष्मीधराधोक्षज ।। 90 ।।

पुच्छोत्पुच्छेति - पुच्छस्य उत्पुच्छनं धूननं मूर्छनं प्रसारणं उद्धिति रूपरिप्रसारणं एतैर्यथाकामं धूतस्य कम्पितस्य व्यावर्तितस्य भ्रामितस्य अत एवावर्त्त वतस्यं वर्ताणं वस्य प्रलया 10णं वस्य जलपूरे विलुठत्पाठीनदिव्याकृतेः परिवर्तमानदिव्य 11मत्स्याकृतेः पाठीनो मत्स्य 12विशेषः। विभवं प्रभावं जुघुक्षतो ग्रहीतु 13मिच्छतोऽपि तव वैभवम् ऐश्वर्यं कथं स्वालक्ष्यं

<sup>6.</sup> My, reads अनुरूपम् 9. Ad, omits शिवेन्द्र

<sup>7.</sup> Md omits गुण 8. Md adds साम्यात् after सुरेड

<sup>11.</sup> Md<sub>4</sub> omits तत्

<sup>10.</sup> My reads परं ; Ad, adds साधुतरं after वरम्

र् 12. Md omits च

Md<sub>4</sub> reads ईश्वरम् ; My<sub>2</sub> reads मैशम्
 P<sub>1</sub> reads व for च 3. Except Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> others omit त्व
 Md<sub>1</sub> omits आवृण्वतः
 Md<sub>2</sub> reads भवतः

<sup>6.</sup> Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read उचित 7. Md<sub>1</sub>, Md<sub>4</sub>, Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> read दूर

<sup>8.</sup> Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read उद्यति 9. Md<sub>4</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read यथाक्रमम् 10. My<sub>2</sub> omits प्रलयार्णवस्य ; Md<sub>4</sub> reads सागरस्य 11. Md<sub>4</sub>, Ad<sub>2</sub> omit दिव्य

<sup>12.</sup> Ad adds सहस्रदंष्ट्र 13. My reads गूहितु

सुखेन लक्ष्यं आलक्ष्यते । गूहनेऽपि तव वैभवं क्वचित् प्रकटित<sup>3</sup>मिति भावः अधोक्षजेति - ''अमृतोदधिवत् सर्वेर्भुज्यमानोऽपि सर्वदा अधो न क्षीयते जातु यस्मात्तस्मादधोक्षज'' (भारतम्, उद्योगपर्वम्, 89.10.) इति निर्वचनात् सर्वदा भोग्यः इत्यर्थः ।। 90 ।।

साचलावटतटाकदीर्घिका -जाह्नवीजलधिवर्धितः क्षये । शृङ्गसङ्गमितनौर्मनोरभूर -ग्रतोऽण्डजवपुर्हि सुन्दर ।। 91 ।।

साचलेति - अचला भूमिः तस्यां अवटो गर्तः गर्ति सहिताः साचलावटाः अवटो गर्तः । प्रसिद्धास्तटाकादयः तत्र विवर्धितः । मनुस्तावत् स्वयं तर्पणसमये जलपात्रे प्रादुर्भूतं क्रमेण वर्धमानं मत्स्यं प्रथमं भूगर्ते प्रचिक्षेप । तदनन्तरं गर्तमप्यपर्याप्तं मत्वा क्रमेण तटाकादिसागरपर्यन्तेषु प्रचिक्षेपेति प्रसिद्धिः । तथा अथे प्रलयसमये शृङ्गसङ्गमित नौः सन् शृङ्गेण संयमिता नौः मनोरग्रतोऽभूः। अण्डजवपुः मत्स्यवपुः अवान्तरप्रल-यसमये भावि सर्गबीजभूतं चराचरवर्गं मनुमि नावि निधाय तां च नावं स्व शृङ्गेण संयम्य मनोरग्रतो धर्मोपदेशपरोऽभूरित्यर्थः । अयमर्थः श्रीरङ्गराजस्तोत्रे 12ऽपि मीनतनु-स्त्वम् (र.स्तो. 2.60.) इत्यादिश्लोकेनोक्तम् ।। 91 ।।

प्रलयजनीरपूरपरिपूरितस्वनिलयावसन्नवदन प्रमदशरण्यभूतशरणार्थिनाविशरणं भवन् स्वकृपया ।
चलदुदधीरिताम्बुक्लुपीक्रियाढ्यगमन स्वपृष्ठविधृता ऽचलकुल एष मीनतनुरत्र सुन्दरभुजो वनाद्रिनिलयः ।। 92 ।।

1.  $\mathrm{Md}_{_1}$ ,  $\mathrm{Md}_{_2}$  omit सुखेन लक्ष्यम्

2. Md, reads नाचक्ष्यते

3. Except Md4 others read प्रकटमिति

4. Md<sub>2</sub> omits अचला भूमिः

5. Md2 reads तस्याः ; Md1 omits अवटो

6. My2, Md2 read तत्सहिताः ; Md2 adds सञ्जलावटाः

7. Md, reads वर्तमानम्

8. My<sub>2</sub> reads ततः

9. My<sub>2</sub> adds सन्

10. Md<sub>1</sub> omits मत्स्यवपुः

11. Ad, reads भवान्

12. My adds व्याख्याने ; My omits अपि

<sup>1.</sup> P2 reads विपयः

प्रलयजेति - प्रलयकालोद्भव जलपूरपरिपूरित स्वस्थाना<sup>2</sup>नाम् अत एवावसन्नवदनाना-मितस्ततो भ्रमतामशरप्यभूतानां शरणार्थिनां नाकिनां सुराणां शरणं भवन् चलदुदधिप्रेरिता-म्बुकलुषीकरणे आढ्यगमनः समर्थगमनः तथा स्वपृष्ठप्रदेशे विधृतपर्वतकुलः । अस्मिन् श्लोके एकैकः पादः त्रयोविंशत्यक्षरः ।। 92 ।।

स्वपृष्ठे प्रछाद्रिभ्रमणिकरणैः किं नु<sup>3</sup> फणिनो विकृष्टिव्याकृष्टिव्यतिविधुतदुग्धाब्धिचलितैः अविस्पन्दो नन्दन् विकसदरविन्देक्षणरुचिः पुराऽभूः सिंहाद्रेः प्रियतमहरे! कच्छपतनुः 11 93 11

स्वपृष्ठेति - हे सिंहाद्रे5! प्रियतम स्वपृष्ठे स्थितः प्रषाद्रिरद्रिश्रेष्ठः "प्रछोऽग्रगामिनि" (अप्टा.8.3.92.) इति निपातः । प्रष्ठशब्दः तस्य भ्रमणिकयाभिः किञ्च<sup>7</sup> फिणनो वासु-केर्योक्त्रीकृतस्य विकृष्टिच्याकृष्टिभ्यां सव्यापसव्यकर्षणाभ्यां व्यतिविधुतस्य व्यतिहारेण क्षोभितस्य दुग्धाब्धेः चलितै<sup>8</sup>रप्यविस्पन्दः अप्रकम्प्यः कच्छपवपुः कमठवपुः ।। 93 ।।

जगत्त्रलीनं पुनरुद्दिधीर्षतः सिंहिक्षितिक्षिन्निलयस्थसुन्दरः पुरा वराहस्य तवेयमुर्वरा दंष्ट्राह्वयेन्दोः किल लक्ष्मलिकता ।। 94 ।।

जगदिति - उद्दिधीर्षतः उद्धर्तुमिच्छतः हे सिंहक्षितिक्षिन्निलयस्थ सिंहक्षितिक्षित् सिंहाद्रिः स एव निलयः तस्य दंष्ट्राह्व<sup>1</sup>येन्दोः दंष्ट्राह्वव्यपदेशचन्द्रस्य लक्ष्म कलङ्कः लक्षिता उत्प्रेक्षिता<sup>2</sup> ।। 94 ।।

न वायुः पस्पन्दे ययतुरथवास्तं शशिरवी दिशो नश्यन् विश्वाप्यचलदचला साचलकुला । नभश्च प्रश्च्योति क्वथितमपि पाथो नरहरौ त्विय स्तम्भे शुम्भद्वपुषि सित हे सुन्दरभुज! ।। 95 ।।

<sup>2.</sup> My, reads निलयानाम् 3. Md<sub>2</sub>, P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> reads किञ्च 4. P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub> read वपुः 5. Md<sub>1</sub> shows lacuna for हे सिंहाद्रे 6. My<sub>2</sub> reads निपातितः

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub>, Md, omit किञ्च 8.Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, My<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> read विलेतैः

<sup>2.</sup> Md, omits उत्प्रेक्षिता 1. Ad, reads दंष्ट्रामय

न वायुरिति - हे सुन्दरभुज त्विय स्तम्भे शुम्भद्वपृषि रितशोभमानवपृषि सित वायुर्भीत्यां न पस्पन्दे सित न चचाल अथ वा शब्दो वाक्यान्तरोपक्रमे । शिशारवी अस्तं न ययतुः न चेलतुः । अस्तं न प्राप्तौ । दिशोऽनश्यन् अदर्शनं प्राप्ताः । विश्वा सर्वा अचला भूः साचलकुला सपर्वतकुला नभ आकाशं प्रश्चोति प्रश्चोतमस्या अस्तीति प्रश्चोति प्रमृत<sup>6</sup>मित्यर्थः । पायो जलं क्वियतं निष्प<sup>7</sup>क्वम्। एतेन दिशां पञ्चमहाभूतानां च वैयाकुली दर्शिता ।। 95 ।।

अरालं पातालं त्रिदशनिलयः प्रापितलयो धिरत्री निर्धूता ययुरिप दिशः कामिप दिशम् । अजृम्भिष्टाम्भोधिर्घुमघुमिति घूर्णन् सुरिरपो - विभिन्दाने वक्षस्त्विय नरहरौ सुन्दरभुज ।। 96 ।।

अरालमिति - हे सुन्दरभुज! नरहरौ तिथ सुरिपोर्वक्षः विभिन्दाने सित पातालमरालं भग्नम् अथाप्रकारमिति यावत् । त्रिदशनिलयः स्वर्गः प्रापितलयः प्रापितमूर्छ । इति यावत् । धरित्री निर्धूता कम्पिता दिशः कामिप दिशं ययुः अपलायन्तेत्यर्थः । घुमघुमिति घूर्णन् भ्राम्यन् अम्भोधिः अजृम्भिष्ट जृम्भितम भूत् । अजृम्भिष्टेति जृभि गात्रविनाम इति लुङ् आत्मनेपदम् । घुमुघुमिति अनुकारशब्दः ।। 96 ।।

नखक्रकचकप्रथि क्रिथितदैत्यवक्षःस्थली
समुत्थ रुधिरच्छटाच्छुरितिबिम्बितं स्वं वपुः ।
विलोक्य रुषितः पुनः प्रतिमृगेन्द्रशङ्कावशाद्
य एष नरकेसरी स इह दृश्यते सुन्दरः ।। 97 ।।

नखेति - नख एव क्रकचकम् आयुधिवशेषः तस्य प्रिधि<sup>6</sup>र्नेभिः कोटिरिति यावत् । तेन क्रथिता दैत्यवक्षःस्थली तस्याः समु<sup>7</sup>त्थरुधिराणां छटाभिः पटलैः छुरितं खिनतम्<sup>8</sup> तत्र प्रतिबिम्बितं स्वं वपुः विलोक्य प्रति मृगेन्द्रबुद्ध्या पुनरिप रुषित रुष्ट इत्यर्थः। 197।।

<sup>3.</sup> Except Md2, Md4, My, others read भान्या

<sup>5.</sup> Except Md others read अथवा अस्तमदर्वानं प्राप्तम्

<sup>7.</sup> My, shows different handwriting till निष्यक्वम्

<sup>9.</sup> Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub> omit भग्नम्

<sup>4.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub> read पस्पन्दस्तेन 6. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub> omit प्र

<sup>8.</sup> P<sub>2</sub> reads दिशाम् (दशाम्) 10. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub> read मूर्घ

<sup>1.</sup> Except My others read दिशम् 2. Md, Md, Ad omit भ्राम्यन्

<sup>3.</sup> Except Md4 others read जृम्भितोऽभूत् 4. My2 reads प्रधी ; P2 reads प्रधि 5. My2 reads समुद्ध 6. My2 reads प्रधी 7. My2 reads समुद्ध 8. My1, My2 read चर्चितम्

क्षितिरियं जनिसंहतिपालनै -र्निग<sup>9</sup>रणोद्गरणोद्धरणैरपि । वनगिरीश तवैव सती कथं वरद वामन भिक्षणमहीत ।। 98 ।।

ळिक्षितिरिति - निग<sup>10</sup>रणं प्रलयसमये जठरे धारणम् उद्गरणं<sup>11</sup> पुनर्निस्सारणं, 12 उद्धरणं प्रलयानन्तरं समुद्र<sup>1</sup>मध्यादुद्धरणम् अथवा जिविक्रमावतारे<sup>2</sup> निगरणं<sup>3</sup> पादाभ्या-माक्रमणम्, उद्गिरणं पुनर्मोचनम् । हे वामन<sup>4</sup> एतैर्व्यापारैस्तवैव सती<sup>5</sup> स्वं भवतीति<sup>6</sup> यावत् । बलिचक्रवर्तिनः सकाशात् कथं **भिक्षणमर्हति** परद्रव्यं हि भिक्ष<sup>7</sup>या लभ्यं, न तु स्वद्रव्यमिति भावः<sup>8</sup> ।। 98 ।।

भार्गवः किल भवन् भवान् पुरा कुन्दसुन्दरवनाचलेश्वर । अर्जुनस्य बलदर्पितस्य तु च्छेत्स्यति स्मरति बाहुकाननम् ।। 99 ।।

भार्गव इति - कुन्दैः कुन्दपुष्पैः भुन्दरो वनाचलः 10 अर्जुनस्य कार्तवीर्यार्जुनस्य सहस्रबाहुकाननं च्छेत्स्यति अच्छेत्सीः तत् स्मरति अत्र "अभिज्ञा<sup>11</sup>वचने **लृट्"** (अ. 3.2.112.) इति लृट् ।। 99 ।।

आज्ञा तवात्रभवती विदिता त्रयी सा धर्मं तदुक्तमखिलेन वनाद्रिनाथ । अन्यूनमाचरितुमास्तिकशिक्षणार्थ -मत्रावतीर्य किल सुन्दरराघवो 12 ऽभू ।। 100 ।।

आज्ञेति - अत्रभवती पूज्या तदुक्तं त्रयीविहित<sup>13</sup>मन्यूनमिति क्रियाविशेषणम्।

9. Md<sub>4</sub>, My<sub>2</sub>, P<sub>2</sub> read निगरणोद्विरण 10. Md<sub>4</sub>, My<sub>2</sub> read निगरणम् 11. Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub>, My, read उद्गिरणम् 12. Md, adds वमनमिति यावत् 2. Md, reads अवसरे

<sup>1.</sup> My, reads समुद्रस्य

<sup>5.</sup> Md reads भवती

<sup>3.</sup> My, reads निगिरणम्

<sup>4.</sup> Ad, omits हे वामन

<sup>6.</sup> Ad reads इति for स्वम् & omits भवतीति 7. Md<sub>4</sub> reads भिक्षा

<sup>8.</sup> Ad,, My, read यावत्

<sup>9.</sup> My, reads कुसुमैश

<sup>10.</sup> Ad, adds तस्येश्वरः

<sup>11.</sup> Md, reads अभिज्ञान

<sup>12.</sup> Md, reads राघनाभूक्ष ; My, reads राघनाऽभूत् ; Md, reads राघनसुन्दरोऽभूक्ष

<sup>13.</sup> Ad, reads विदिता

आस्तिकशिक्ष¹णार्थं स्वयं धर्मा²चरणेन नास्तिकानां³ धर्मानुचरणशिक्षणार्थम्⁴। तदुक्तं भगवता - ''यद्यदाचरित श्रेष्ठः तत्त्तदेवेतरो जनाः । स यत् प्रमाणं कुरुते लोकस्तदनुवर्तत'' (भ.गी. 3.21.) इति । तथा - ''उत्सीदेयुरिमे लोका न कुर्यां कर्म चेदहम्'' (भ.गी.3.24.) इति । 100 ।।

वनगिरिपतिरीशितेति देवै -स्त्रिपुरहरत्रिपुरघ्नचापभङ्गात् । व्यगणि परशुरामदर्शितस्य स्वकधनुषः परिमर्शदर्शनाच्च ।। 101 ।।

वनगिरिपतिरिति - देवैर्वनगिरिपतिरीशिता सर्वेश्वर $^5$  इति व्यगणि निरचायि $^6$  । त्रिपुरघ्नस्य $^7$  शम्भो $^8$ श्चापस्य भङ्गात् तथा परशुरामेण बलपरीक्षणार्थं दर्शितस्य स्वकधनुषः वैष्णवस्य धनुषः परिमर्श  $^9$ दर्शनाच्च आरोपणदर्शनाच्च ।। 101 ।।

अत्र लोके अनवासं वस्तु जनैरुपायानुष्ठानेन भोक्तुं लिप्स्यते प्रार्थ्यते । हे राम त्वया तु लब्धमेतद्राज्यं भोक्तुं नेष्यते । इत्यं लोकदृष्ट्या कविर्विस्मितः सन्नीश्वरदृष्ट्या 10यु -क्तमेतदित्य 11नुसन्धत्ते - अनवासमिति -

अनवासमत्र किल लिप्स्यते<sup>12</sup> जनैश न च लब्धमेतिदेह भोक्तुमिष्यते । अनवासमत्र न किलास्ति<sup>1</sup> राम तत् जगित<sup>2</sup> त्वया तृणमवैक्षि सुन्दर ।। 102 ।।

हे सुन्दर अत्र यद्यस्मात् कारणात् अनवाप्तं नास्ति तस्मात् $^3$  कारणात् $^4$  जगत् $^5$  भूमिः तृणमवैक्षि तृणत्वेनावेक्षिता ।। 102 ।।

<sup>1.</sup> Md, & My, read शिक्षार्थम् 2. Md, reads धर्मानुचरणेन 3. Except Ad, others read आस्तिकानाम् 4. Md, & My, read शिक्षार्थम्

<sup>5.</sup> My reads सर्वेश्वरम् 6. Except My, others read निश्चयीकृतः

<sup>7.</sup> Md, My, My, read त्रिपुरहरस्य 8. Md, reads त्रिपुरचापभङ्गात् ; My, reads त्रिपुरप्रस्य चापस्य

<sup>9.</sup> Except Md<sub>4</sub> & Ad<sub>1</sub> others read परिमर्शन 10. Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Ad<sub>2</sub>, My<sub>2</sub> read द्रव्य 11. Md<sub>4</sub> omits इति 12. Md<sub>4</sub> reads लप्यते

<sup>1.</sup>  $My_2$ ,  $P_1$ ,  $P_2$  read किल नास्ति 2.  $P_1$ ,  $P_2$  read जगती 3.  $Md_4$  adds तत् 4.  $Md_4$  repeats अनवार्स नास्ति तत्तस्मात् कारणात् 5.  $Md_4$  &  $My_2$  read जगती

शिखरिषु विपिनेष्वाप्यापगा स्वच्छतोया स्वनुभविस रसज्ञो दण्डकारण्यवासान् ।
तिवह तदनुभूतौ साभिलाषोऽद्य राम!
श्रयसि वनगिरीन्द्रं सुन्दरीभूय भूयः ।। 103 ।।

शिखरिष्विति - हे राम! रसज्ञ! त्वं यद् यस्मात् कारणात् पर्वतादिषु दण्डकारण्य-वासान् <sup>6</sup>नुभविस् तस्मात् कारणात् तदनुभूतौ दण्डकारण्यवासानुभूतौ साभिलाषः सन्नद्य पुनः सुन्दरीभूय सुन्दरनामा भूत्वा वनगिरीन्द्रं श्रयसि । इयमुत्प्रेक्षा ।। 103 ।।

उपवनतरुषण्डैर्मण्डिते गण्डशैल -प्रणिय भवदुदन्तोद्गायिगन्धर्वसिद्धे । वनगिरितटभूमिप्रस्तरे सुन्दर! त्वं भजिस नु मृगयानानुद्रवश्रान्तिशान्तिम् ।। 104 ।।

उपवनेति - गण्ड<sup>8</sup>शैलाः सुवेलो<sup>9</sup> स्थूलोपलास्तेषु तत्र प्रणयिनो<sup>10</sup> भवन्तो वृत्तान्तोद्गा-यिनो गन्धर्वसिद्धा यस्मिन् प्रस्तरे पाषाणे हे सुन्दर त्वं मृगयानानुद्रव श्रान्ति शान्तिम् । मायामारीचमृगगमनानुधावनजनितश्रान्तिशान्तिं भजसि नु<sup>11</sup> ।। 104 ।।

कूलोऽब्धेः किल दक्षिणस्य निवसन् दूरोत्तराम्भोधिगान् दैत्यानेकपतित्रणाच्छिन इतीयं किं वदन्ती श्रुता । तत्रैवेश्वरमम्भसां व्यजयथाः तस्माद्वनाद्रीश्वर श्रीमत्सु न्दरसेतुबन्धनमुखाः क्रीडास्तवाडम्बरम् ।। 105 ।।

कूलोऽब्धेति - दूरोत्तराम्भोधिगान् अत्यन्तविप्रकृष्टोत्तरसमुद्रतीरगतान् मरुकान्ता-रदेश<sup>2</sup>वासिनो दैत्यानेकपतित्रणा दक्षिणसमुद्रसंशोषणार्थं <sup>3</sup> धनुषि संहितेनैकेनबाणेनाच्छिन इतीयं केंवदन्ती वृत्तान्तः श्रुता प्रसिद्धा । तथा

<sup>6.</sup> My₂ reads वासात् अनुभवसि 7. Md₄ adds तत् 8. Md₁ omits from गण्डशैलाः to शान्तिम्

<sup>9.</sup> Except Ad<sub>2</sub> others omit सुवेलो 10. My<sub>1</sub> reads प्रणयिनः 11. Md<sub>4</sub> omits नु

P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read श्रीमन्
 My, reads इति यत्

<sup>2.</sup> My<sub>2</sub> omits देश

<sup>3.</sup> Md<sub>4</sub> omits सम्

तत्रैव दक्षिणकूल एवाम्भसां निधिं दक्षिणसमुद्रं व्यजयथा इति यत् तत् तस्मात् कारणात् सेतुबन्धन रावणवधादिप्रमुखाः क्रीडाः केवलमाडम्बरं वृथा सम्भ्रमः । दक्षिणसमुद्रं जितवतस्तव सेतुबन्धनं तत्र स्थित्वा अत्यन्तदूरस्थ दैत्यान् जितवतस्तत् समीपवर्ति रावणादि जयश्च केवलमानुष नटनमात्र-मिति भावः । व्यजयथा इति लङात्मनेपद मध्यमपुरुष कवचनम् । अच्छिन इति लङि मध्यमैकवचनम् ।। 105 ।।

रघुकुलतिलक<sup>9</sup> त्वं जातुचिद्यातुधान -च्छलमृगमृगयायां संप्रसक्तः पुराऽभूः । तदुपजनितखेदच्छेदच्छेदनायाद्य गाध<sup>10</sup> -मधुकरतरुषण्डं रज्यसे किं वनाद्रिम् ।। 106 ।।

रघुकुलितलकेति - जातुचित्<sup>11</sup> कदाचित् छलमृगः कपटमृगः यातुधान एव छलमृगः तस्य मृगयायां रज्यसे किमनुरक्तो भवसि किम्<sup>12</sup> ।। 106 ।।

हे सुन्दरैकतरजन्मिन कृष्णभावे द्वे मातरौ च पितरौ च कुले अपि द्वे । एकक्षणादनुगृहीतवतः फलं ते नीला कुलेन सदृशी किल रुक्मिणी च ।। 107 ।।

हे सुन्दरेति - एक्तरजन्मिन एकस्मिन्नेव जन्मिन हे मातरौ देवकीयशोदादेव्यौ हो पितरौ वसुदेवनन्दगोपौ हे कुले क्षत्र<sup>2</sup>कुल गोपकुले एकक्षणादल्पकालेन देवकीजठरादा-विर्भावानन्तरमेव नन्दगोपकुलप्रवेशादिति यावत् । अनुगृहीतवतः परि गृहणतः नीला कुलेन सहृशीति गोपकुला नीलादेवी क्षत्रकुला रुक्मिणी देवी मातृद्वयपितृद्वय कुल-द्वयप्रतिग्रहप्रयोजनं मातृपितृ कुलानुरूप पत्नीद्वयपिगृद्व दित भावः ।। 107 ।।

<sup>5.</sup> Md, & Ad, omit from व्यजयथा to दक्षिणसमुद्रम्

<sup>6.</sup> Md, reads तव

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub> reads अरि

<sup>8.</sup> Ad, reads मनुष्य

<sup>9.</sup> Md reads तिलकस्त्वम्

<sup>10.</sup> P, P, read गायन्

<sup>11.</sup> My, omits चित्

<sup>12.</sup> My adds तस्मादुपजनितो यः खेदस्तस्य छेदनाय अद्य इदानीम्

<sup>1.</sup> Md, reads द्वावपि

<sup>2.</sup> My reads क्षत्रिय

<sup>3.</sup> Md reads परिग्रहवतः ; My omits परिगृहणतः 4. Md, Ad, omit पितृद्वय

<sup>5.</sup> Md, reads मूलानुरूप

<sup>6.</sup> Md, reads परिगृहार्थमिति भावः

त्वं हि सुन्दर! यदा स्तनन्धयः
पूतनास्तनमधातदा नु किम् ।
जीर्णमेव जठरे पयोविषं
दुर्जरं वद तदात्मना सह ।। 108 ।।

त्वं हीति - हे सुन्दर त्वं स्तनन्धयः सन् यदा पूतनास्तनमधाः अपिबः धेट् पान इत्यस्माद् धातोः लुङि रूपम् । तदा इतरेषां दुर्जरं पयोरूपं विषं तव जठरे तदात्मना तस्याः पूतनायाः आत्मना प्राणेन सह जीर्णमेव किं वद ।। 108 ।।

आश्रितेषु सुलभो भवन् भवान् मर्त्यतां यदि जगाम सुन्दर । अस्तु नाम तदुलूखले किय -द्दामबद्ध इति किं तदाऽरुदः ।। 109 ।।

आश्रितेष्विति - भवान् सौलभ्यातिशयात् मर्त्यतां यदि जगाम तदस्तु नाम<sup>1</sup> तद्युक्तम्। उलूखले कियद्दामबद्ध इति तदा किमरुदः? किमर्थमरोदीः। तदा<sup>2</sup>श्रितवात्सल्यात् तदिप सोढव्य<sup>3</sup>मिति भावः। कियद्दामबद्ध अल्पदामबद्धः<sup>4</sup> इतिशब्दो<sup>5</sup> हेतौ ।।109।।

सुन्दरोरुभुज! नन्दनन्दनस्त्वं भ्रमन्<sup>6</sup> भ्रमरविभ्रमालकः । मन्दिरेषु नवनीततल्लजं वल्लवीधियमुतव्यचूचुरः ।। 110 ।।

सुन्दरेति - नन्दनन्दनः नन्दगोपनन्दनः भ्रमरविभ्रमालकः भ्रमरस्य विभ्रम इव विभ्रमो येषां ते तथोक्ताः तादृशा अलका यस्य स तथोक्तः । नवनीततल्लजं नवनीत-श्रेष्ठं वल्लवीनां गोपीनां वित्तं व्यचूचुरः अमूमुषः, णौ चिक लिङ रूपम् ।। 110 ।।

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub> reads मयाः

<sup>8.</sup> Ad, omits तदा ; My, reads तथा

<sup>1.</sup> Md<sub>4</sub> others omit नाम 2. Md<sub>4</sub> omits तदा

<sup>3.</sup> Except Md, & My, others read सीलध्यम 4. Except Md, & My, others omit अल्पदामवद्धः

<sup>5.</sup> My, reads शोभा हेतो। 6. Md, P, & P, read भवन् 7. Md, reads श्रेष्ठ

<sup>8.</sup> Except Md2, Md4, My2 others omit गोपीनाम्

कालियस्य फणतां शिरस्सु मे सत्कदम्बशिखरत्वमेव च विष्ट जुष्टवनशैल! सुन्दर! त्वत्पदाब्जयुगमर्पितं ययोः ।। 111

कालियस्येति - ययोः फणशिखरयोः कालियः सर्पः कदम्बो वृक्षः विष्ट वाञ्छति जुष्टवनशैल सेवितवनशैलं<sup>9</sup> ।। 111 ।।

गृहितस्वमहिमाऽपि सुन्दर! त्वं व्रजे किमिति शक्रमाक्रमीः?10 सप्तरात्रमदधाश्च किं गिरिं? पृच्छतश्च सुहृदः किमक्रुधः ।। 112 ।।

गृहितेति - गृहितस्वमहिमा आच्छादितस्वमहिमा शक्रमाक्रमीः देवेन्द्रमतिक्रान्त<sup>1</sup>वा-नसि । इन्द्रमहोत्सवार्थं गोपैः सम्भारेषु संभृतेषु सत्सु<sup>2</sup> देवेन्द्रमतिक्रम्य तत्सर्वं स्वयमेव जग्राहेति पुराणप्रसिद्धिः । सप्तानां रात्रीणां समाहारः सप्तरात्रम् । सङ्ख्यापूर्वी रात्रिशब्दोऽ-कारान्तः । अतिमानुषं गोवर्धनोद्धरणादिकमवेक्ष्य भवान् देवो वा सिद्धो वेति प्रच्छतो गोपवृद्धान् सुहृदः प्रति निजेश्वरत्वमाच्छादयन् किमर्थमक्रुधः अकृप्यः ।। 112 ।।

हे नन्दनन्दनः! सुसुन्दर सुन्दराह्न! ब्रन्दावने विहरतस्तव वल्लवीभिः । वेणुध्वनिश्रवणतस्तरुभिस्तदा वै सग्रावभिर्जतुविलायमहो! विलिल्ये ।। 113 ।।

हे नन्दनन्दनेति - सुन्दराह्व सुन्दरनामधेय सग्रावभि<sup>5</sup>स्तरुभिर्जतुविलायं जतुसदृशं विलिल्ये उपमाने कर्मणि चेति णमुल्प्रत्ययः । विलिल्ये इति भावे प्रयोग<sup>87</sup> ।। 113 ।।

<sup>9.</sup> My, reads वनशैले

<sup>10.</sup> My, reads अक्रमीः

<sup>1.</sup> Ad, reads क्रमितवानिस

<sup>2.</sup> Md, adds सत्सु 3. Md, reads सप्ताहानाम्

<sup>5.</sup> Md, adds पाषाणैः

<sup>4.</sup> Ad, adds सप्तरात्रम् अतिमानुषं निजं भावयन् सुहृदः किमक्रुघ इति पाठान्तरम् 6. Md,, Ad,, My, omit जतुसदृशम्

<sup>7.</sup> Md reads लुङ्

#### गायं गायं वनिगरिपते! त्वं हि बृन्दावनान्त -र्गोपीसङ्घैर्विहरिस यदा सुन्दरव्यूदबाहो ! । रासारम्भात्<sup>8</sup> स्वबहुरसप्रेमसीमन्तिनीनां

चेतश्चेतस्तव च तु तथा<sup>9</sup> कां दशामन्वभूताम् ।। 114 ।।

गायिमिति - गायं गाय<sup>1</sup>मिति णमुल्प्रत्ययान्तं शतृ $^2$ प्रत्ययान्तं केचित् पठिन्ति $^3$ । व्यूढबाहो गोपीभुजैर्वेल्लितबाहो रासो नृत्त $^4$ विशेषः । तस्यारम्भ एवोत्सवः तत्र बहवः $^5$  शृङ्गारादिरसाः $^6$  अन्योन्यं प्रीतिर्यासां ताः तथोक्ताः । ताश्च ताः सीमान्तिन्यश्चेति कर्मधारयः । तासां चेतस्तव चेत्र $^7$ स्तदा कामवस्थामन्वभूताम् सा दशा त्वया ताभिश्च न $^8$  स्वसंवेद्येति भावः ।। 114 ।।

इङ्गितं निमिषितं च तावकं रम्यमद्भुतमितिप्रियङ्करम् । तेन कंसमुखकीटभावना<sup>9</sup> सुन्दराल्पकमिप प्रशस्यते ।। 115 ।।

इङ्गितमिति - इङ्गितमव्यक्तव्यापारं<sup>10</sup> मानस<sup>11</sup>व्यापारो वा निमिषितं व्यक्तव्यापारं<sup>12</sup> तावकं त्वत्सम्बन्धि रम्यं मनोहरमद्भुतमाश्चर्यमिति<sup>13</sup> प्रियङ्करमिति<sup>14</sup>सन्तोषकरं तेन हेतुना कंसप्रमुख<sup>15</sup>कीटशिक्षणं त्वदपेक्षयाल्पकमत्य<sup>16</sup>ल्पमि प्रशस्यते<sup>17</sup> श्लाघ्यते अल्पमनल्पं वा अल्पविषयमनल्पविषयं वा त्वत्सम्बन्धि सर्वं<sup>18</sup> श्लाघ्यमित्यर्थः ।। 115 ।।

## वाराण सीदहनपौण्ड्रकभौमभङ्ग -

#### कल्पद्रुममाहरणशङ्करजृम्भणाद्याः ।

| 8. P <sub>1</sub> , P <sub>2</sub> read रासारम्भोत्सववह | <b>ुविध</b>                               | 9. P <sub>1</sub> , P <sub>2</sub> read तदा                                        |  |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 1. My reads गायन् गायन्                                 | 2. Md <sub>4</sub> , My <sub>1</sub> omit | s शतृप्रत्ययान्तम्                                                                 |  |
| 3. My reads वदन्ति                                      | 4. My, reads नृत्य                        | 5. My, reads बहुरसः                                                                |  |
| 6. My reads after रसाः प्रेमा अन्योन्यप्रीतिः च         |                                           | 7. My, reads चेतश्च                                                                |  |
| 8. Except My <sub>2</sub> others omit न                 |                                           | 9. P <sub>1</sub> , P <sub>2</sub> , Md <sub>4</sub> , My <sub>2</sub> read शासनम् |  |
| 10. My, reads व्यापारः                                  | 11. Ad, omits मानस                        | ाव्यापारो वाँ                                                                      |  |
| 12. My reads व्यापारः                                   | 13 Md Md Ad                               | omit अति                                                                           |  |
| 14. Md, reads इति                                       | 15. Ad omits प्र                          | 16. Md., Md., Ad, Omit sid                                                         |  |
| 17. Except Md, others omit प्रशस्यते                    |                                           | 18. Except Md2 others omit सर्वम्                                                  |  |

#### अन्याश्च भारतबलक्रथनादयस्ते क्रीडाः सुसुन्दरभुज! श्रवणामृतानि ।। 116 ।।

वाराणसीति - दहनं दाहः पौण्ड्रकः पौण्ड्रकवासुदेवः भौमो नरकासुरः जृम्भणास्त्र-प्रयोगेण शङ्करस्य जृम्भणं क्रथनं प्रवि<sup>2</sup>दारणम् ।। 116 ।।

त्वं हि सुन्दर! वनाद्रिनाथ! हे वेङ्कटाह्वयनगेन्द्र<sup>3</sup>मूर्धनि ।

देवसेवितपदाम्बुजद्वयः

संश्रितेभ्य इह तिष्ठसे सदा ।। 117 ।।

त्वं हीति - हे वनाद्रिनाथ वेङ्कटाचलमूर्धनि देवैः सेवितपदाम्बुजद्वयः सन् संश्रितेभ्य-स्तिष्ठसे अहमेव सर्वान् रक्षिष्यामीति स्वाभिप्रायं प्रकाशयति इत्यर्थः । तिष्ठतेर्धातोरभि-प्रायप्रकाशने आत्मनेपदम् । त्व मेव वेङ्कटशैलनाथ इत्यर्थः ।। 117 ।।

हस्तिशैलनिलयो भवन् भवान् साम्प्रतं वरदराजसाह्वयः । इप्टमर्थमनुकम्पया ददद् -विश्वमेव दधसे<sup>7</sup> हि सुन्दर ।। 118 ।।

हस्तिशैलेति - वरदराजसाह्वयः अन्वर्थवरदराजाह्वयसहित इत्यर्थः । दधसे धारयसि दध धारण इति धातुः ।। 118 ।।

मध्येक्षीरपयोधिशेषशयने शेषे सदा सुन्दर त्वं तद्वैभवमात्मनो भुवि भवद्भक्तेषु वात्सत्यतः । विश्राम्या<sup>1</sup>खिलनेत्रपात्रमिह सन् सह्योद्भवायास्तटे श्रीरङ्गे निजधाम्नि शेषशयने शेषे वनाद्रीश्वर ।। 119 ।।

<sup>2.</sup>  $\mathrm{Md_{_{1}}}$  reads विप्रदारणम् ;  $\mathrm{Ad_{_{1}}}$  reads प्रदनं विप्रदारणम् ;  $\mathrm{My_{_{2}}}$  reads प्रतिवारणम्

<sup>3.</sup> P<sub>2</sub> reads महीम्र 4. My<sub>2</sub> omits ह्रयः 5. Md<sub>1</sub> repeats अहमेव

<sup>6.</sup> Md<sub>1</sub>, Ad<sub>1</sub>, Ad<sub>2</sub>, My<sub>2</sub> read अहमेव 7. P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> read दयते

<sup>1.</sup> My<sub>1</sub>, My<sub>2</sub> omit आह्नय

मध्ये इति - मध्येक्षीरपयोधि क्षीराब्धे<sup>2</sup>र्मध्ये शेषशयने शेषे निद्रासि<sup>3</sup> । हे सुन्दर त्वं<sup>4</sup> कावेरीतीरे श्रीरङ्गे शेषशयने अखिलभक्तनेत्रपात्रस्सन्<sup>5</sup> वात्सल्यतो भगव<sup>6</sup>द्भवतेषु तद्वैभवं क्षीराब्धिमध्ये शेषे शयनवैभवं विश्राण्य प्रदाय तत्रत्य भक्त<sup>7</sup>जनेभ्यः शेषशयनप्रभावं दर्शयन्<sup>8</sup> श्रीरङ्गनाथ एव भवान् अभूदित्यर्थः ।। 119 ।।

कल्कीभविष्यन् कलिकल्कदूषितान् दुप्टानशेषान् भगवन्! हनिष्यसि । स एष तस्यावसरः सुसुन्दर! प्रशाधि लक्ष्मीश! समक्षमेव नः ।। 120 ।।

कल्कीति - कलिकल्कदूषितान् कलिकालदु<sup>9</sup>र्मलदूषितान् हनिष्यसि शिक्षयसि<sup>10</sup> तस्य<sup>11</sup> शिक्षणस्य सोऽयमवसरः त्वया पूर्वं सङ्कल्पितोऽवसरः इदानीमेवेत्यर्थः । ततः कारणात् त्वमस्मान् कलि<sup>12</sup>कल्कदूषितान् त्वत्समक्षमेव प्रशाधि शिक्षस्व<sup>13</sup> ।। 120 ।।

ईदृशास्त्वदवतारसत्तमाः सर्व एव भवदाश्रितान् जनान् । त्रातुमेव न कदाचिदन्यथा तेन सुन्दर! भवन्तमाश्रये ।। 121 ।।

ईट्टशा इति - ईट्टशा $^1$  मत्स्यकूर्मार्चावतार $^2$ पर्यन्ता अवतार $^3$ सत्तमा अवतारश्रेष्ठाः **सर्व एव⁴** भवदाश्रितान् जनांस्त्रातुमेव⁵ कदाचिदपि अन्यथा न<sup>6</sup> परित्राणव्यतिरिक्त-प्रयोजना<sup>7</sup>न्तरवरा न भवन्तीत्यर्थः । तेन कारणेनार्चावताररूपं<sup>8</sup> भवन्त<sup>9</sup>माश्रये ।।121।।

2. P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub>, Ad<sub>1</sub> read विश्राप्य

3. My, reads क्षीराब्धि

4. Ad, adds शेषे इति मध्यमपुरुपैकवचनम्

5. Md, Md, omit from वात्सल्यतो to दर्शयन्

6. Md reads भवन्

7. Md omits भक्तजनेभ्यः शेषशयन  $^{8}$ .  $\mathrm{Ad_{2}}$  adds सद्घोद्भवा कावेरी तस्यास्तटे तीरे  $^{9}$ . Except  $\mathrm{Md_{2}}$  others omit दुर्

10. Md reads शिक्षयिष्यामि

11. My, omits तस्य शिक्षणस्य

12. Md, reads कलिकाल

13. Md, Md, read शिक्षयस्व

1. Ad, My, & My, omit from ईट्टशा to कदाचिदपि

3. My, adds त्वत्

4. My reads ईट्टा एव यतः कारणात् भवतः आश्रितान्

8. My omits रूपम् 9. Md reads भगवन्तम्

<sup>2.</sup> Md, omits from पर्यन्ता to अवताररूपम्

<sup>5.</sup> My adds न 6. My omits न 7. My omits अन्तरपरा न

त्वामामनन्ति कवयः करुणामृतािव्धं त्वामेव संश्रितजनिघ्नमुपघ्नमेषाम् । एषां<sup>10</sup> व्रजन्निह हि लोचनगोचरत्वं है सुन्दराह्व! परिचस्करिषे वनाद्रिम् ।। 122 ।।

त्वामिति - संश्रितानां जिनद्वं । जन्मन्नम् एषां संश्रितानामुपन्नमाश्रय । भूतम् उपन्न आश्रय इति निपातः । एषामाश्रितानां लोचनगोचरत्वं व्रजन् प्राप्नुवन् सुन्दराह्व सुन्दर-नामन् । वनाद्रिं परिचस्करिषे अलङ्कृतवानिस "संपर्युपेभ्यः करोतौ भूषणे" (अ. 6.1.137.) इति सुडागमः ।। 122 ।।

ईश्वरस्वभावं स्वस्वभावं चोवेक्ष्य स्वयमुच्छ्वसिति - अशक्यिमिति -

अक्क्यं नो किञ्चित् तव न च न जानासि निखिलं दयालुः क्षन्ता चास्यहमिप च नागांसि तरितुम् । क्षमो नस्त्वं चैष ह्यगतिरिति च क्षुद्र इति च क्षमस्वैतावन्नो बलिमह हरे! सुन्दरभुज ।। 123 ।।

तव किञ्चिन्नो अशक्यं निखिलं जानासि इति<sup>3</sup> न सर्वज्ञः सर्वशक्तिश्चेति भावः । किञ्च दयालुः अपराधानां सोढा चासि । अहमपि स्वयमागांसि तरितुं न क्षमो यतः<sup>4</sup> कारणादगतिः प्राप्त्र<sup>5</sup>न्तरशून्यः इति हेतोः क्षुद्रः क्षुद्रपुरुषार्थनिष्ठः इति च हेतोः आगांसि क्षमस्व । इह संसारमण्डले अस्माकमेतावत् त्वत्स्वभावं मत्स्व<sup>6</sup>भावानुसन्धानं बलमवलम्बनम् ।। 123 ।।

लङ्कायुद्धहतान् हरीन् द्विजसुतं शम्बूकदूष्यान्मृतं<sup>7</sup> सान्दीपन्यभिजं मृतं द्विजसुतान् बालांश्च वैकुण्ठगान् । गर्भं चार्जुनिसम्भवं व्युद्धरः स्वेनैव रूपेण यः स्वाभीष्टं<sup>8</sup> मम मदुगुरोश्च दयसे<sup>9</sup> नो किं वनाद्रीश्वर ।। 124 ।।

<sup>10.</sup> P<sub>1</sub> reads येषाम् 11. My<sub>2</sub> reads जिम्नः जन्मन्नः 12. My<sub>2</sub> reads आश्रितभूतः

<sup>13.</sup> Md, reads नामवान्

Md<sub>4</sub> reads क्षत्ता
 P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> read क्षमोऽतस्त्वच्छेषो

<sup>4.</sup> My<sub>2</sub> adds अतः 5. Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub>, My<sub>1</sub> read प्राप्यन्तर

<sup>7.</sup> P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> read दोपान् 8. P<sub>2</sub> reads सोऽभीएम्

<sup>3.</sup> My<sub>2</sub> reads ते for इति न

<sup>6.</sup> My omits मत्स्वभाव

<sup>9.</sup> P., P, read ददसे

लङ्कायुद्धेति - शम्बूकदूष्यान् शम्बूकदुराचारान्, मृतं ब्राह्मणपुत्रं, तथा श्रीकृष्णावतारे मृतं सान्दीपन्यभिजं सान्दीपनीपुत्रं सान्दीपनीर्नाम कृष्णस्य गुरुः 10 । तथा द्वारवत्यां द्विजसुतान् मृतान् अण्डान्तर्गतविष्णुलोकगतान् आर्जुनिरभिमन्युः तत्सम्भवं गर्भं उत्तराया गर्भं यः स्वेनैव श्रीरामकृष्णरूपेण व्युदधर उद्धृत 11 वान् असि व्युदधर इति लिङ रूपम् । हे वनाद्रीश्वर स त्वं मम मद्गुरोश्च स्वाभीष्टं प्रति नोदयसे किम् अवश्यं दयस्वेति भावः ।। 124 ।।

आयोध्य<sup>1</sup>गान् सपशुकीटतृणांस्तु जन्तून् किंकर्मणो नु बत कीदृशवेदनान्ध्याः<sup>2</sup> । सायुज्यलभ्यविभवान् निजनित्यलोकान् सान्तानिकानगमयो वनशैलनाथ ।। 125 ।।

आयोध्येति - अयोध्यासम्बन्धिनो देशा आयोध्या; उत्तरकोसलास्तान् गच्छन्तीत्यायो-ध्यगाः किं कर्म येषां ते किंकर्माणः कीदृशेन वेदनेन आन्ध्याः उ कर्मज्ञानशून्याः इत्यर्थः । सायुज्य<sup>4</sup>लभ्यविभवान् सायुज्यमोक्षेण लभ्येश्वर्यान् मुक्ति तुल्यानिति यावत् । सान्तानि-कान् सान्तानिकनाम नेकान् निजनित्यलोकान् अगमयः अप्रापयः सत्य लोकादनन्तरं वैकुण्ठ-तुल्याः पुनरावृत्तिशून्या वैष्णवलोकाः सन्ति तान् अप्रापय इत्यर्थः ।। 125 ।।

पूर्वं विकलचक्षुषे हरितवारणदासाय वरदराज<sup>10</sup> सत्वं चक्षुः प्रादात् इति प्रसिद्धिः। तदनुसन्धत्ते - हरितेति -

हरितवारणभृत्यसमाह्वयं करि -गिरौ वरद सत्व<sup>11</sup>मपूर्विकाम् । दृढ<sup>1</sup>मलम्भय एव हि सुन्दर

स्फुटमदाश्च परश्शत<sup>2</sup>मीदृशम् ।। 126 ।।

 <sup>10.</sup> Ad₂ reads आचार्यः
 11. My₂ reads घृतवान्

 1. P₁ reads आयोध्यकान् ; P₂ reads आयोध्यकान् 2. Md₂, Md₄, My₂, P₁ & P₂ read आढ्याः

उ.  $Md_1$ ,  $My_1$ ,  $My_2$  read आढघाঃ
4.  $My_2$  omits from सायुज्य to इत्ययेः

<sup>5.</sup> Md, reads मोक्ष 6. Ad, reads मुक्त 7. Md, & Ad, read नमक्कान्

<sup>8.</sup> My, reads नित्य 9. Except My, & Md, others read प्रापय 10. My, & My, read तावत् for स त्वम् 11. Md, P, & P, read वरदस्त्वम्

<sup>1.</sup> Md,, P, & P, read हुशम् 2. P, reads वरान् for परः

हरितवारणभृत्यनामानमपूर्विकामत्यद्भुतां<sup>3</sup> दृशमलम्भय एव प्रापयः<sup>4</sup>। द्विकर्मक-प्रयोगः । किं च **ईदृशं परश्शतं** पुत्रमित्रकलत्रक्षेत्रसम्पत्प्रमुखं वरजातं स्फुटं प्रत्यक्षमदाः दत्तवान् । अदा इति लुङि रूपम् ।। 126 ।।

इह च देव! ददासि वरान् परान् वरद सुन्दर सुन्दरदोर्धुरः । वनगिरेरभितस्तटमावसन्न-खिल<sup>6</sup>लोचनगोचरवैभवम् ।। 127 ।।

इहेति - इह वनगिरौ परानु $^7$ त्कृष्टान् सुन्दर $^8$  सुन्दरदोर्धुर $^9$  सुन्दरभुजवर वनगिरे $^{10}$ स्तट-मित आवसन् ''उपान्वध्याङ्वसः'' (अ. 1.4.48.) इति सप्तम्यर्थे द्वितीया । ।127 । ।

पुरा मलयध्वजो राजा सुन्दरं समाराध्य तत्प्रसादात् तत्रैव मुक्तिं प्रापेति<sup>11</sup> प्रसिद्धिः। तदनुसन्दधानः स्वयमुच्छ्वसति - इदिमिति -

इदिममे शृणुमे मलयध्वजं नृपमिह स्वयमेव हि सुन्दर । वरण<sup>12</sup>सात्कृतवानिति तद्वयं वनगिरीश्वर! जातमनोरथाः ।। 128 ।।

हे सुन्दर! इमे वयं मलयध्वजनृपं चरणाधीनं कृतवानिति इदमुपाख्यानं शृणुमः । यस्मात् कारणाद्वयं सञ्जातमनोरथाः ।। 128 ।।

इत्थं प्रक्रान्तं<sup>2</sup> स्तोत्रं परिसमाप्य इतः परं स्वय<sup>3</sup>मैहिकामुष्मिकभोगवितृष्णो मुमुक्षु-रिप श्रीवत्साङ्कमिश्रः प्रारब्धकर्मसमाप्ति<sup>4</sup>पर्यन्तं स्वशरीरस्थितिमालोच्य स्वानु<sup>5</sup>रूपां वृत्तिं परसमृद्धिं च प्रार्थयते । अत्रेदमुपाख्यानमनुसन्धेयम् । पूर्वं तावत् श्रीरङ्ग<sup>6</sup>देशे शिवात्पर-तरं नास्ति विष्णुरस्ति ततः परम् इति

<sup>3.</sup> Md<sub>4</sub> adds नवीनामिति यावत् 4. My<sub>2</sub> reads प्रापय एव 5. Md<sub>4</sub>, P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read दोर्घर 6. P<sub>2</sub> reads निष्कि 7. My, reads वरान् 8. My<sub>2</sub> omits सन्दर

<sup>6.</sup> P<sub>2</sub> reads निष्वल 7. My<sub>2</sub> reads वरान् 8. My<sub>2</sub> omits सुन्दर 9. Md<sub>4</sub> reads घर 10. My<sub>2</sub> reads adds अभितः 11. Md<sub>4</sub> reads प्रपन्न 12. Md<sub>4</sub>, P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> read चरणम्

<sup>1.</sup>  $Md_4$  &  $My_2$  read तस्मात् 2.  $My_1$  read प्रकामम् 3.  $Md_4$  omits स्वय ;  $Md_1$ ,  $Ad_1$  reads स्वर्ग 4. Except  $My_2$  others omit समाप्ति 5.  $Md_4$  reads स्वरूप 6.  $Md_2$  adds प्रदेशे

शैववैष्णविववादे प्रवृत्ते<sup>7</sup> तात्कालि<sup>8</sup>केन मूर्खेन शैवेन राज्ञा वैष्णवाचार्याणा<sup>9</sup>मुपद्रवे कृते<sup>10</sup> तदानीं भगवान्<sup>11</sup> भाष्यकारः तं देशं परित्यज्य पश्चिमदेशं प्राप्य तत्र $^{12}$  यादवगिरिनाथं $^{13}$  नारायणं सेवमान $^{14}$  पञ्च $^{15}$ संवत्सरानवसत् $^{16}$ । श्री<sup>17</sup>वत्साङ्कमिश्रप्रमुखास्तु श्रीवैष्णवाचार्याः तस्मिन्नेव देशे तत्र तत्र तात्कालिकमुपद्रवं 18 सहमाना अवसन् । तदानीं वनगिरिनाथं सुन्दरं प्रति इदं च स्तोत्रमियं च प्रार्थना प्रवृत्तेति - विज्ञापनमिति -

विज्ञापनां वनगिरीश्वर सत्यरूपा -मङ्गीकुरुष्व करुणार्णव! मामकीनाम् । श्रीरङ्गधामनि यथापुरमेष सोऽहं रामानुजार्यवशगः परिवर्तिषेय<sup>2</sup> ।। 129 ।।

हे करुणासमुद्र मामकीनां विज्ञापेनां सत्यरूपामवन्ध्यां कुरुष्व<sup>3</sup>। तामेव विज्ञापना⁴माह श्रीरङ्गेति<sup>5</sup> । श्रीरङ्गनाथ<sup>6</sup>स्थाने एष सोऽहमिदानीमत्र वनाद्रौ वसन्<sup>7</sup> पूर्वं श्रीरङ्गस्थाने वसन्नहं यथापुरं यथापूर्वं भगवद्रामानुजवशवर्ती परिवर्तिषीय<sup>8</sup> तत्समीपे वर्तिषीय । आशिषि<sup>9</sup> लिङ् ।। 129 ।।

किञ्चेदं च विरिञ्चभावनावनाद्रीश! प्रभो! सुन्दर! प्रत्याख्यानपराङ्मुखो वरद तां पश्यन्नवश्यं कुरु<sup>10</sup> । श्रीरङ्गश्रियमन्वहं प्रगुणय $^{
m I1}$  त्वद्भक्तभोग्यां कुरु प्रत्यक्षं सुनिरस्तमेव विदधत्प्रत्यर्थिनां प्रार्थनाम् ।। 130 ।।

किञ्चेति - विरिञ्चभावन विरिञ्चजनक<sup>12</sup>वरदतां वरदत्वं<sup>13</sup> पश्यन् अस्मत्प्रार्थ-

```
7. My omits प्रवृत्ते ; Md adds सित
```

<sup>9.</sup> My, reads आर्चोपद्रवे

<sup>11.</sup> Md, & Ad, read भवान् 13.  $Ad_1$  omits गिरि ;  $My_2$  reads गिरिस्थम्

<sup>15.</sup> Md, adds पट् 16. Ad, reads निवसन्

<sup>18.</sup> Ad, reads असहमानाः

<sup>8.</sup> Ad, adds तत्कालीनेन

<sup>10.</sup> Md₄ adds सति 12. Ad, reads तत्रत्य

<sup>14.</sup> Md<sub>1</sub>, Md<sub>2</sub>, Md<sub>4</sub> read सेव्यमानः 17. Md, omits from श्रीवत्साङ्क to अवसन्

<sup>1.</sup> P, reads एकतोऽहम्

<sup>2.</sup> Md4, P & P read परिवर्तिषीय

<sup>3.</sup> Ad<sub>1</sub> & My<sub>1</sub> read अङ्गीकुरुष्य 4. My<sub>2</sub> reads प्रार्थनाम् 5. Ad, adds धामनीति 6. My, omits नाथ

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub> & Ad<sub>1</sub> omit वसन् 8. My, reads परिवर्तिषेय & omits तत्समीपे वर्तिषीय

<sup>9.</sup> My reads आशीर्लिङ् 10. P, reads श्रुणु 11. My<sub>2</sub>, P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> read प्रगुणयन् 12. Md,, Md, & My, read जनन

<sup>13.</sup> Ad & My read वरप्रदत्वम्

नायाः । प्रत्याख्यानपराङ्मुखः सन् इदं च पूर्वप्रार्थितमवश्यं कुरु । श्रीरङ्ग<sup>2</sup>श्रियं वैभवं प्रवर्धयन् अस्मत्समक्षं त्वद्भवतभोग्यां कुरु । प्रत्यर्थिनां वैष्णव<sup>3</sup>द्रोहिणां प्रार्थनां मनोरथं सुनिरस्तम् यथा भवति तथा विदधत् ।। 130 ।।

कारुण्यामृतवारिधे! वृषपते! हे सत्यसङ्कल्पन! श्रीमन्! सुन्दर! योग्यताविरहितानुत्सार्य सद्व<sup>1</sup>त्सल! । क्षाम्यन् साधुजनैः कृतांस्तु निखिलानेवापचारान् क्षणात् तद् भोग्यामनिशं कुरुष्व भगवन्! श्रीरङ्गनाथ<sup>5</sup>श्रियम् ।। 131 ।।

कारुण्येति - सङ्कल्पनं सङ्कल्पः योग्यताविरहितान् भगवदानुकूल्ये तत्कैङ्कर्ये च योग्यताविरहितान् उत्सार्यं शिक्षयित्वा इति यावत् ।। 131 ।।

प्रार्थितमेव पुनः पुनः पुनः प्रार्थयन् स्तोत्र 11शेषं परिसमापयति । इदिमिति -

इदं भूयो भूयः पुनरिप च भूयः पुनरिप स्फुटं विज्ञाप्यामीत्यगतिरबुधोऽनन्यशरणः । कृतागा दुष्टात्मा कलुषमितरस्मीत्यनवधे -र्दयायास्ते पात्रं वनगिरिपते! सुन्दरभुज ।। 132 ।।

पुनः पुनर्विज्ञप्स्थामि विज्ञापथितुमिच्छामि इति हेतोरगतिरबुधो<sup>12</sup>ऽनन्यशरणः

<sup>1.</sup> Md, & Md, omit प्रार्थनायाः

<sup>2.</sup> Md, adds किञ्च

<sup>3.</sup> My<sub>2</sub> adds প্ৰী

<sup>4.</sup> My2 reads सर्वान् किल

<sup>5.</sup> Ad,, My2, P, & P2 read धाम

<sup>6.</sup> My, reads सत्य

<sup>7.</sup> Md, & Md, read शून्यान्

<sup>8.</sup> Md, reads उद्वार्य

<sup>9.</sup> Except Md, all omit इति यावत्

<sup>10.</sup> Md, & My, omit पुनः

<sup>11.</sup> Ad, adds परि

<sup>12.</sup> Md, omits अबुधो

कृतपापा  $^1$  दुष्टमनाः $^2$  कलुष  $^3$ बुद्धिरस्मीति च हेतोः ते दयायाः पात्रमिति सर्वं समञ्ज-सम् ।। 132 ।।

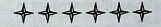
।। इति रामानुजाचार्य<sup>4</sup>विरचितं सुन्दरबाहुस्तोत्रव्याख्यानं सम्पूर्णम् ।।

।। श्रीः ।।

वेङ्कटाचार्यशिष्येण रामानुजविपश्चिता । सुन्दरेशस्तुतिव्याख्या संक्षेपेण<sup>5</sup> विनिर्मिता ।।

।। श्रीमते रामानुजाय नमः ।। श्रीनिवासगुरवे नमः ।।

।। हरिः ओम् ।।



Md<sub>4</sub> reads कृतपापाः ; My<sub>2</sub> reads कृपपापो

<sup>2.</sup> Md,, Md, & Ad, read दुष्टात्मानः

<sup>3.</sup> Md, Md, & Ad, read अकलुप

<sup>4.</sup> Md, & My, reads श्रीमद्रामानुजाचार्य

<sup>5.</sup> Md, reads यथामति

## वरदराजस्तवम्

<sup>1</sup>हस्त्यद्रीशस्तोत्रमध्यात्मगर्भं पूर्वाचार्येर्व्याकृतं विस्तरेण । श्रीवत्साङ्कं लक्ष्मणार्यं च नत्वा संक्षिप्याहं व्याकरोमि स्वशक्त्या ।।

अखिलहेयप्रत्यनीक²कल्याणैकतानं स्वेतरसमस्तवस्तुविलक्षणं सकलजगत्कारणं पर-व्यूहविभवार्चान्तर्यामिरूपेण पञ्चधावस्थितं चतुर्मुखमहहविभागाङ्गीकारार्थं वेगवतीतीरे काञ्च्यां पुण्यकोट्यां सत्यव्रतक्षेत्रे हस्तिशैलिशिखरेऽवतीर्णम् अद्यापि पुत्रमित्र³क्षेत्र-धनधान्यादिवर⁴प्रदानेन प्रकटितेश्वरभावं सदा सिन्निहितं वरदराजमिधकृत्य मुमुक्षुभिःश सर्वदा¹नुसन्धेयमर्थपञ्चकं चानुसन्दधत् श्रीवत्साङ्कमिश्रः सकलजगदुज्जीवनार्थं स्वोज्जीवनार्थं च स्तोत्रं प्रवर्तयामास । तत्रापि पञ्चार्थाः प्राप्यं प्राप्ता प्राप्त्रप्रायः फलं विरोधी चेति । तदुक्तम् - "प्राप्यस्य ब्रह्मणो रूपं प्राप्तुश्च प्रत्यगात्मनः । प्राप्तुपायं फलं प्राप्तुस्तथा प्राप्तिविरोधि" (हा.सं.) चेति । तत्र ज्ञानानन्दादिगुणं उभयविभूतिविशिष्टं ब्रह्मप्राप्यम्। तदेव दयाक्षान्त्यादिगुण¹०योगितया भिक्तप्रपत्तिमुखेन च प्रापकम् । प्राप्ता तु¹¹ तापत्रयातुरः, प्रत्यगात्मा देहाभिमानी, फलं च ब्रह्मप्राप्तिः नित्यकैङ्कर्यप्राप्तिश्च। रागद्वेषभगवदपचारा-दयः प्राप्तिविरोधिनः इति । एवं स्थिते तत्र प्रथमं हस्तिगिरिमाहात्म्यमनुसन्दधानः प्राप्यदशापन्नं वरदराजमिभष्टौति - स्वस्तीति -

स्वस्ति हस्तिगिरिमस्तशेखर स्मन्तनोतु मिय सन्ततं हरिः ।
निस्समाभ्यधिकमभ्यधत्त यं
देवमौपनिषदी सरस्वती ।। 1 ।।

- 1. Md2 omits from the beginning till तमीश्वराणां परमं in 2nd verse
- 2. My adds अनन्त after प्रत्यनीक
- 3. Md, reads नेतृ for मित्र
- 4. Md reads वाञ्छितप्रदानेन for वरप्रदानेन
- 5. Md, reads प्रकटितेरभावम्

- 6. My omits सदा सन्निहितम्
- 7. Md, reads सदा
- 8. Md, reads तत्रामी
- 9. Md reads विश्वति for विश्वति विशिष्टम्
- 10. Md, omits गुण
- 11. Md, reads कृ for तु

मस्तं मस्तकं शेखरः अलङ्कारः मिय इति विषय सप्तमी स्वस्ति कुशलं सन्तनोत्विति प्रार्थनायां लोट् । प्रार्थनाविषयश्च मोक्ष एव । इतरेषां पुरुषार्थानामल्पास्थिरत्वेन मुमुक्षुभिर²नपेक्षणात् । स्वस्तीति द्वितीयान्तं त्रिलिङ्गं पदम् । अव्ययरूपत्वे तु³ "नमः स्वस्तिस्वाहास्वधालंवषड्योगाञ्च" (अष्टा. 2.3.16.) इति सूत्रेण चतुर्थी स्यात् । तथा च वेदप्रयोगः "स्वस्तिभिरतिदुर्गाणि विश्वा, स्वस्ति नो वृहस्पतिर्दधातु" (तैत्तिरीयारण्यक शान्तिपाठः ।) इति, "नृहरिरस्तु नः स्वस्तये" इत्यभ्यर्थित⁴ मोक्षवितरणशक्ति-मृत्तरार्धेनाह निस्समेति । औपनिषदी उपनिषद्वपा सरस्वती वाक् यं देवं समाभ्यधिकं रहितम् अभ्यधत्त अभिहितवती । डुधाज् दानधारणपोषणयोरिति धा⁵ धातो लङि रूपम् । "न³ तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते" (श्वेता. 6.8.) "यस्मात्परं नापरमस्ति किञ्चत् यस्मान्नाणीयो न ज्यायोऽस्ति कश्चिद्" (महा. 8.3.) इति श्रुतिः । "न त्वत्समोऽस्त्यभ्यधिकः कुतोऽन्ये लोकत्रयेऽपि अप्रतिमप्रभाव" (भ.गी. 11.43.) इति स्मृतिः ।। 1 ।।

<sup>8</sup>श्रीनिधिं निधिमपारमर्थिनामर्थितार्थपरिदानदीक्षितम् । सर्वभूतसुहृदं दयानिधिं देवराजमधिराजमाश्रये ।। 2 ।।

## श्रीनिधिमिति -

श्रियो निधिं भोग्यं अथवा श्रीनिधीयते अस्मिन् इति श्रीनिधिः श्रीनिवासः, "उ-पसर्गे घोः किः" (अष्टा.3.3.92.) "कर्मण्यधिकरणे च" (अष्टा.3.3.93.) इति क्विप् प्र-त्ययः । तथा दयानिधिं प्रार्थितार्थवितरणे कृतसङ्कल्पं सर्वेरनुभूयमानमप्यपारम् अनन्तं निधिं सर्वभूतानां सर्वप्रकारेण सुहृदं हितप्रवर्तकं "सुहृदं सर्वभूतानाम्" (भ.गी. 5.29.) इति गीतावचनम्। देवराज इति संज्ञा। अधिराजं राजाधिराजम्। "तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च दैवतम्" (श्वेता. 6.7.) इति हि श्रुतिः । आश्रये शरणं यामि ।।2।।

सम्प्रति "गङ्गायां दक्षिणे भागे योजनानां शतद्वये । पञ्चयोजनमात्रेण पूर्वाम्भोधेस्तु पश्चिमे । वेगवत्युत्तरे तीरे पुण्यकोट्यां हरिः स्वयम् । वरदः सर्वभूतानामद्यापि

<sup>1.</sup> Md, reads कलाधार इति यावत् हरिः for अलङ्कारः मिय इति विषयसप्तमी

<sup>2.</sup> Md, reads मुमुक्षुभिकपेक्षणात् 3. My, reads न for तु 4. Md, reads अभ्यधत्त for अभ्यर्थित

<sup>5.</sup> Md, omits घा 6. Md, omits लिंड 7. Md, omits न

<sup>8.</sup> Md<sub>2</sub> repeats this verse

<sup>1.</sup> Md, reads कि for क्विप्

<sup>2.</sup> Md<sub>1</sub> omits निधिम् 3. Md<sub>2</sub> reads from महेश्वरम्

परिदृश्यते''। तथा - ''वपाहोमे प्रवृत्ते तु प्रातःसवनकालिके । धातुरुत्तरवेद्यन्तः प्रादु-रासीञ्जनार्दनः" (ह.मा.15.) इति पुराणप्रसिद्धं वरदराजसौलभ्यमनुसन्धत्ते -नित्यमिति-

नित्यमिन्द्रियपथातिगं महो योगिनामपि सुदूरगन्धि यः। अप्यनुश्रवशिरस्यु दुर्ग्रहं प्रादुरस्ति करिशैलमस्तके ।। 3

सर्वदास्मदादीनामिन्द्रियमार्गातिक्रान्तमनेनानुमाना⁴द्यगोचरं त्वं च<sup>5</sup> विवक्षितम्। न केवलमस्मदाद्यप्रत्यक्षं योगिनामपीत्याह - योगिनामपीति । तर्हि वेदान्तगोचरस्यात् इत्याशङ्क्य तत्रापि दुर्निश्चेय<sup>6</sup>मित्याह - अपीति शिष्योपाध्यायपरंपरयाधीयमाणोऽनुश्र्यत एव न तु केनचित् क्रियत इति<sup>7</sup> । अनुश्रवो वेदः तच्छिरांसि वेदान्ताः । तत्र दुर्प्रहम् इदमित्यमिति ग्रहीतुमशक्यं तादृशं वस्तु करिगिरिशिखरे सर्वप्राणिनां समक्षं प्रादुर्भ-वतीत्यर्थः ।। 3 ।।

सम्प्रति भगवदुपलम्भस्थानभूतायाः श्रुतेरपि हस्तिगिरेराधिक्यमनुसन्धत्ते सम-नन्तरक्लोकैः - वल्लिकेति -

वल्लिका श्रुतिमतल्लिकामयी येन पल्लवितविश्वशाखया । स्वश्रिया करिगिरेरनुक्रियां विष्ट मुख्वरदं तमाश्रये ।। 4 ।।

ब्रह्मवल्लीभृगुवल्लीतिवत् वल्लीशब्दोऽत्र ब्रह्मप्रतिपादकोपनिषद्वाचकः । श्रुतिमत-ल्लिकामयी श्रुतिश्रेष्ठा। अत्र मयट्प्रत्ययः स्वार्थिकः। श्रेष्ठ्यं च ब्रह्मपरत्वात्। एवंविधा उपनिषत् येन स्वप्रतिपाद्येन वरदराजेन हेतुना पल्लविताः सञ्जातपल्लवाः शोभिता इति यावत् । ताद्रशा विश्वाः सर्वाः शाखास्व²वान्तरशाखा यस्याः सा कर्मभाग³स्योप-निषद्भागस्याप्यवान्तरशाखाः सन्ति । तया स्वश्रिया स्ववैभवेन अत्र भगवत्प्रकाशनमेव<sup>4</sup>

<sup>4.</sup> Md, reads अतिक्रमात् for अनुमानाद्यगोचरम्

<sup>6.</sup> Md, & Md, read दुर्निश्चय

<sup>8.</sup> Md, reads अयं for अशक्यं तादृशम्

<sup>5.</sup> Md, omits च

<sup>7.</sup> Md2 reads इत्याशङ्क्य and omits अनुश्रवो

<sup>9.</sup> My, adds अत्र after शिखरे

<sup>1.</sup> Md, & Md, omit समनन्तरश्लोकैश

<sup>3.</sup> Md, reads कर्मतागस्य

<sup>2.</sup> Md, reads शाखावान्तर

<sup>4.</sup> Md, reads प्रकाशत्वे My, reads प्रकाशनम्

वैभवम्। तेन करिगिरेरनुक्रियामनुकारं साम्यं विष्ट वाञ्छति। वश कान्ताविति धातुः। करिगिरिर्यथा सर्वेषां वरदराजप्रकाशकः पल्लवितवृक्षशाखप्रकाशक श्च तथा अह-मि भवेयमिति वाञ्छति इत्यर्थः। तं मृष्टं परिपूर्णं शुद्धं वा वरं ददाती ति तं मृष्टव-रदं समाश्रये। मृजूष् शुद्धाविति धातुः। अथवा येनेति पदस्य पल्लवितपदेनान्वयेन पल्लविता शोभिता विश्वशाखा यस्याः सा तथोक्ता।

त्वं<sup>9</sup> परोक्षमुपदेशतस्त्रयी नेति नेति परपर्युदासतः । विक्ति यस्तमपरोक्षमीक्षय -त्येष तं करिगिरिं समाश्रये ।। 5 ।।

त्वमिति - अत्र बृहदारण्यकेपिठता श्रुतिरनुसन्धेया । "द्वावेव ब्रह्मणो रूपं मूर्तं चामूर्तं च" (बृ. 4.3.1.) "सत्यं चानृतं च" (छां. 1.2.3.) इत्यादिना कृत्तनं जगन्मूर्तामूर्त-रूपमित्यभिहितम् । तदनन्तरं तस्य पुरुषस्य रूपं "यथा माहारजतं वासः यथा पाण्डराविकं यथेन्द्रगोपो, यथाग्न्यर्चिर्यथा पुण्डरीकम्" (बृ. 4.3.6.) इत्यादिना महारजतवस्त्रपाण्डु-कम्बलसदृशत्वेन तदूपमभिहितम् । अनन्तरम् "अथात आदेशो नेति नेति न ह्ये तस्माद्" (बृ. 4.3.6.) इति न इत्यन्यत्परमस्ति "अथ नामधेयम् सत्यस्य² सत्यं, प्राणा वै सत्यं, तेषामेष सत्यम्" (बृ. 2.1.20.) इति पठितम् । अस्यार्थः अथातः अनन्तरं आदेशः उपदेशः क्रियते । कथिमत्याह । नेति नेतीति - इति न इति न उक्तप्रकारमात्रं ब्रह्म न भवति । यतश्च समनन्तरवाक्यं भूयोगुणजातं ब्रवीति नेति प्रतिपादितात् एतस्माद् ब्रह्मणोऽन्यत्परं स्वरूपतो गुणतश्च उत्कृष्टं नास्ति इदमेव सर्वोत्कृष्टमित्यर्थः । तस्य ब्रह्मणः, सत्यस्य सत्यमिति नामधेयं नामनिर्वचनमाह - "प्राणा वै सत्यम्" (बृ. 2.1.20.) इत्यादिना । अत्र प्राणशब्देन साहचर्यो जीवाः परामृश्यन्ते । ते तावत् सत्यं पृथिव्यादिवत् सर्वरू-पान्यथा भावरूपरिणामाभावात् तेषां एव सत्यं तेभ्योऽपि एष् परमपुरुषः सत्यः जीवानां भावरूपरिणामाभावात् तेषां एव सत्यं तेभ्योऽपि एष् परमपुरुषः सत्यः जीवानां

<sup>5.</sup> Md & My omit सर्वेषाम्

<sup>6.</sup> Md & Md omit शाखाप्रकाशक

<sup>8.</sup> Md, omits तम्

<sup>7.</sup> Md, reads वरदातिति

<sup>9.</sup> P. & P. read यं for त्वम्

<sup>1.</sup> Md, omits नहि

<sup>2.</sup> Md, omits सत्मस्य

<sup>3.</sup> My reads अभिहितः

<sup>5.</sup> My reads परवत्

<sup>4.</sup> Md, reads परामृशन्ते

<sup>6.</sup> Md, reads एव

कर्मानुगुण्येन ज्ञानसङ्कोचविकासौ विद्येते<sup>7</sup> । परमपुरुषस्य तु ते न स्तः । अतः तेभ्योऽपि एषः सत्यम् । अतश्चैवं वाक्यशेषोदित<sup>8</sup> गुणजा(गण?\*)नुयोगात् प्रकृतैताव-त्वन्मात्रं हि प्रतिषिध्यते । न तु कृत्त्नगुणजातम् । अत्र सूत्रं "प्रकृतैतावत्वं हि प्रति-षेधित ततो व्रवीति च भूय" (ब्रह्म. 3.2.21.) इति । श्लोकार्थस्तु मुमुक्षून् प्रति उपदेशरू-पेण प्रवृत्ता श्रुतिः - "नेति नेति" परपर्युदासेन यं परोक्षं विक्ते न त प्रत्यक्षं तं वरदराजं य एष करिगिरिः प्रत्यक्षेदर्शयति अहं तं समाश्रये इति ।। 5 ।।

एष ईश इति निर्णयं त्रयी भागधेयरहितेषु नो दिशेत्। हस्तिधामनि न निर्णयेत को देवराजमयीश्वरस्त्विति ।। 6 ।।

एष इति -

भाग्यरहितेषु जनेषु श्रुतिरेषः विष्णु नारायणादि शब्दवाच्यः सर्वेश्वरं को दद्यात । हस्तिगिरिस्थाने तु देवराजम् अयमेव परमेश्वरः इति कः प्राणिनः न निर्णयेत । एत-दुक्तं भवति भाग्यरिहतैः त्रैवर्णिकैः अनधीतवेदैरपि दिव्याद्भृत निरतिशय जाज्वल्य औज्वल्य सौन्दर्यादिना तत्तत् जनाभिमत विविध वरदानेन च निश्चित इति । अत्र हस्ति शब्देन भामा सत्यभामा भीमो भीमसेन इतिवत् एकदेश उक्तिः ।। 6 ।।

है इति -

है! कुद्रस्यभिनिविष्टचेतसां निर्विशेषसविशेषताश्रयम् । संशयं करिगिरिर्वृदत्यसौ तुङ्गमङ्गलगुणास्पदे हरौ ।। ७ ।।

मायावादिनो<sup>1</sup> हि निर्गुणं ब्रह्म ब्रुवते । भास्करीयास्तु जीवाद्भिन्नाभिन्नं सर्वज्ञत्व-सर्वशक्तित्वादिगुणकर्म<sup>2</sup>भेदश्च संसारदशायामन्तः अकरणाद्यपाधिकः, मोक्षदशायामभेदः पारमार्थिक इति । यादवप्रकाशीयास्तु जीवाद्धिन्नाभिन्नं सगुणं चावस्थाद्वयेऽपि भेदाभेदौ<sup>4</sup> पारमार्थिकाविति । है इत्यव्ययं प्रसिद्धिसूचकम् । उक्तेषु कुदृष्टिषु कुमतिष्वभिनि-विष्टचेतसां वादिनां निर्गुणत्वसगुणत्वाश्रयं संशयं करिगिरिः ऊर्जितकल्याणगुणा<sup>6</sup>स्पदेः

6. Md, shows lacuna for गुणास्प

<sup>7.</sup> Md, reads विद्यते 8. Md, & Md, read अशेपोदित\* गुणगणाम् is the suggested reading 1. Md, omits from माया to भास्करीयास्त्र 2. My, reads गुणकम् 3. Md, omits संसारदशायाम् 5. Md, reads अद्रिषु for कुदृष्टिषु

<sup>4.</sup> Md, reads भवी for भेदी

स्वाश्रये हरौ छिनत्ति । एतदुक्तं भवति - समस्तकल्याणगुणास्पदे वरदराजदर्शनमा-नेण पामराणामपि संशयो विशीर्यत इति ।। ७ ।।

न्यायतर्कमुनिमुख्यभाजितैः शोधितैः सह कथञ्चन त्रयी । जोषयेद्धरिमनंहसो जनान् हस्ति -धाम सकलं जनं स्वयम् ।। ८ ।।

न्यायतर्केति -

तत्र वेदवाक्या <sup>।</sup>र्थसंशये सति तन्निर्णयो<sup>2</sup>पायभूता पूर्वोत्तरमीमांसाशास्त्रप्रतिपादिता युक्तयोऽन्यायाः । तदुक्तं - "धर्मे प्रमीयमाणे हि वेदेन करुणात्मना । इतिकर्तव्या भागं . मीमांसा पूरियष्यति'' इति तर्को न्यायशास्त्रप्रसिद्धः । प्रत्यक्षादिप्रमाणानुग्राहको विचारः। तदुक्तम् - ''आर्षं धर्मोपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना । यस्तु<sup>3</sup> तर्कोऽनुसन्धत्ते स धर्मं वेद नेतर" (मनु. 12.106.) इति । मुनिमुख्याः परावरतत्त्वसाक्षात्कारिणः पराशरवाल्मीकिप्रभृतयः तेषां भाषितानि श्रीविष्णुपुराणश्री⁴रामायणप्रभृतीनि च⁵ वेदो-पब्रंहणानि । तदुक्तम् - "इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपवृंहयेत् । विभेत्यल्प<sup>6</sup>श्रुताद्वेदो मामयं प्रतरिष्यति<sup>7</sup>" (महा.भा.І.1.290.) इति । शोधितैः शुद्धैः, अपन्यायास्त्वशोधिताः। तथा केवलशुष्क<sup>8</sup>तर्कोऽपि। अत एव सूत्रकारैरभिहितः ''तर्काप्रतिष्ठानात्'' (ब्रह्म.2.1.4-11.) इति। तथा राजसतामस $^9$ कल्पोक्तानि मुनिभाषितानि अशोधितानि सात्त्विक-कल्पोक्तानि तु<sup>10</sup> शोधितानि । तद्रुक्तम् - $^{\prime\prime}$ अग्नेशिवस्य $^{11}$  माहात्म्यं तामसेषु प्रकीत्यति। राजसेषु च माहात्म्यमधिकं ब्रह्मणो विदुः। सङ्कीर्णेषु सरस्वत्या पितृणां च निगद्यते । सात्त्विकेष्वथ कल्पेषु माहात्म्यमधिकं हरे $^{1}$  तेष्वेव योगसंसिद्ध्या $^{2}$  गमिष्यन्ति परां गतिम्'' (म.पु. 53.67-69) इति $^{3}$ । ततश्च श्रुति**शोधितैः स्वो**पकरणभूतैर्न्यायादिभिः पापरहि-तान्<sup>4</sup> तत एव शुद्धान्तःकरणान्<sup>5</sup> त्रैवर्णिकान् जनान् कथं च कृच्छ्रेणपरतत्त्वप्रकाशनमूर्तेन हरिं जोषयेत् सेवयेत्, प्रीणयेदिति वा । जुषि प्रीतिसेवनयोरिति धातुः णिजन्तत्वाद् द्विकर्मकम् । हस्तिगिरिस्थाने तु

3. My, read यः for यस्तु

4. My, adds श्रीमत्

5. Md, reads इव for च My, reads तानि च

6. Md, reads विभेम्य 8. Md, reads सुषमं for शुष्कतर्कोऽपि

7. My, reads प्रहरिष्यति 9. Md, shows lacuna for तामस 10. Md, reads कु for तु 11. Md, reads अपनेरिव च

3. My, omits इति

4. & 5. My, reads नि for न्

6. My, & Md, read स्थानम्

<sup>1.</sup> Md, reads वादार्थ 2. My, reads कर्तव्यनिश्चयोपाय for तन्निर्णयोपाय

<sup>1.</sup> Md<sub>1</sub> reads हि सः 2. My<sub>1</sub> reads संसिद्धा

स्वयमसहायक<sup>7</sup>मेव सकलं प्राणिमात्रमय<sup>8</sup>त्नेन जोषये-दिति भावः ।। ८ ।।

अद्भुतंमहदसीमभूमकं किञ्चि-दस्ति किल वस्तु निस्तुलम् । इत्यघोषि यदिदं तदग्रतः तथ्यमेव करिधाम्नि दृश्यते ।। 9 ।।

अद्भुतमिति -

"अणोरणीयान् महतो महीयान्" (कठो. 2.20.) इत्यादिभिः अद्भुततया प्रतीयमानं, "यञ्च किञ्चिञ्जगत्यस्मिन् दृश्यते श्रूयतेऽपि वा" (नारायणसूक्तम्) इत्यादिभिर्महत्त्वा "यः सर्वज्ञः सर्ववित्" (मुण्ड.1.1.1.), "परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते, स्वाभाविकी ज्ञानवलक्रिया च" (श्वेता.6.8.)। "यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह" (तैत्ति. 2.4.) इत्यादिभिः निस्सीममहिमतया तत एव "निस्तुलं निरूपम् एतादृशं किञ्चद् 10 विश्वविलक्षणं यद्वस्त्वस्ति" इति श्रुत्या अघोषि सर्वजनसाक्षिकं 11 च 12 घोषितम् तद्वस्तु 13 सर्वेषां पुरतः इदन्तया तथ्यमेव संशयविपर्ययार्हम् सक्षात्कियते । अयं भावः - वेदप्रतिपन्नं परतत्त्वं संशयवि<sup>2</sup>पर्ययार्हम् भवेत्। प्रत्यक्षप्रतिपन्नं तु न तथेति । बाह्यानामपि बौद्धानां वेदप्रामाण्यं प्रतिपादयतीति ।। 9 ।।

हस्तिगिरिमाहात्म्यमनुसन्धत्ते - संवदेतेति -

संवदेत किल यत्प्रमान्तरै -स्तत्प्रमाणमिति ये हि मेनिरे । तन्मतेऽपि वत मानतां गता हस्तिनाद्य परवस्तुनि त्रयी ।। 10 ।।

यद् ज्ञानं ज्ञानान्तरैः संवदेत तत्प्रमाणमिति ये वेदबाह्या मेनिरे तन्मतेऽपि पर-वस्तुसाक्षात्कारतया हस्तिगिरिणा तत्समानविषया त्रयी प्रणतां गतेति ।। 10 ।।

इत्थं प्रथमदशकेन हस्तिगिरिमाहात्म्यमुखेन अर्चात्मना<sup>4</sup>वतीर्णं प्राप्यं वरदराजमभि-<u>फु</u>त्य द्वितीयदशकेन कल्याणगुणास्पदं श्रुतिप्रतिपन्नं प्राप्यप्रापकभूतं<sup>5</sup> दिव्यात्मस्वरूपं 7. My, omits क in असहायकमेव 8. Md, reads मात्रमयमेव प्रयत्नेन 9. My, reads सर्वं for अस्मिन् 10. Md, omits किन्नत् 11. Md, reads साक्षिणम् 12. My, omits च 13. Md, reads यहस्तु

Md<sub>1</sub> reads अनर्हमेव
 Md<sub>2</sub> omits अर्चात्मना

<sup>2.</sup> Md<sub>2</sub> omits विपर्यय

<sup>3.</sup> Md<sub>2</sub> omits न

<sup>5.</sup> Md & Md omit अनुस्वार

व्यह-भेदमवतारं चाभिष्टौति - गुणायत्तमिति -

गुणायत्तं लोके गुणिषु हि मतं मङ्गलपदं विपर्यस्तं हस्तिक्षितिधरपते! तत् त्विय पुनः । गुणाः सत्यज्ञानप्रभृतय उत<sup>6</sup> त्वद्गततया शुभी भूयं भूयं यास्ता<sup>7</sup> इति निरणैष्ठ<sup>8</sup> श्रुतिवशात् ।। 11 ।।

लोके गुणवत्सु चेतनाचेतनात्मकेषु पदार्थेषु मङ्गलपदप्रयोगः प्रशस्तगुणा<sup>9</sup>धीनः। तथा हि प्रसादो । ज्वल्यादिगुणयोगात् मणिद्युमणिप्रदीपादिषु मङ्गलपदं मङ्गलपदप्रयोगः, तथा विज्ञान<sup>2</sup>शौर्येदार्या<sup>3</sup>दिगुणयोगात् पुरुषेषु । त्वयि तु तद्विपरीतं त्वत्सम्बन्धा<sup>4</sup>धीनं गुणेषु मङ्गलपदमित्यर्थः। तदेवाह द्वितीयार्धेन । उत् शब्दः श्रुतिप्रसिद्धिसूचकः वैप-रीत्यसूचको वा । शुभीभूयं शुभत्वम्, ''भुवो भावे'' (अष्टा.3.1.107.) इति भावार्थे क्यन् प्रत्ययः । "सत्यस्य सत्यं ज्योतिषां ज्योतिः" "पवित्राणां पवित्रं यो मङ्गलानां च मङ्गलम्'' (वि.स.ना.ध्या.10.) इति श्रुतिस्मृतिवशात् निरणैछेति णीज्<sup>7</sup> प्रापणे इत्यस्मा-द्धातोः लङुत्तमपुरुषबहुवचनम् । यद्यपि ब्रह्मस्वरूपस्य तद्गुणानां च विश्वविलक्षणतया<sup>8</sup> च परस्पराधीन<sup>9</sup>मपि मङ्गलत्वं युक्तम् । तथापि गुणप्राधान्यविवक्षया स्तुतिप्रवृत्तिः । इदानीं सत्यज्ञानादिवाक्यप्रतिपन्नं त्रिविधचेतनाचेतनविलक्षणं ब्रह्मानुसन्धत्ते - "भृगुर्वे वारुणिः, वरुणं पितरमुपससार, अधीहि भगवो ब्रह्मोति, तस्मादेतत्<sup>10</sup> प्रोवाच<sup>11</sup>, ''यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद्विजिज्ञासस्व, तद्ब्रह्म'' (तैत्ति.3.1.) इत्यादिभिर्वाक्यैः जत्कारणं ब्रह्म प्रतिपादितम् । तच्च सूक्ष्मचि-दचिच्छरीरकं तत्र कारणत्वप्रयुक्तशक्ति<sup>12</sup>तद्दोषव्यावृत्तये सत्यज्ञानादि वाक्यं प्रवृत्तम्। तत्र सत्यपदम् अविकारि ब्रह्म आह । तेन स्वतो विकारिणी अकृतिः तत्संसर्गप्रयुक्त-विकारा बद्ध<sup>14</sup>चेतना व्यावृत्ताः । ज्ञान<sup>15</sup>पदं नित्यासङ्कुचितज्ञानं ब्रह्म आह । तेन कदाचित्

6. Except Md, all mss. read इह 8. P1, P2 & Md2 read निरणैष्म

7. P, P, & Md, read याता 9. Md, adds योग after गुण

2. My, omits वि Md, reads हि for वि 4. Md, shows lacuna for बन्धा

5. Md reads शुभ for उत

6. My, reads निरणैष्म for निरणैप्टेति

7. My, reads नीञ्

8. Md adds नित्यतया after क्षणतया

9. Md, reads पराधीनं तमपि

10. Md, reads तस्मा एव

11. Md<sub>2</sub> adds after प्रोवाच अन्नं प्राणं चक्षुः श्रोत्रं मनो वाचमिति । तं होवाच । 12. My reads शड्कितदोप for शक्तितदोप 13. Md, adds स

14. Md, reads यद्य for वद्ध

15. My, omits from ज्ञानपदं to व्यावृत्ताः

<sup>1.</sup> Md, reads प्रभाजाज्वल्य 3. My, omits औदार्य

सङ्कुचितज्ञाना मुक्ता व्यावृत्ताः । अनन्तपदं स्वरूपतः स्वभावतश्चापरिच्छिन्नं ब्रह्म आह । तेन स्वरूपतः स्वभावतश्च परिच्छिन्नं नित्या व्यावृत्ताः ।। 11 ।।

ततश्च त्रिविधचेतनाचेतनविलक्षणं ब्रह्माभिष्टौति - निराबाधिमिति -

निराबाधं<sup>2</sup> नित्यं निरवधि निरंहो निरुपमं सदा शान्तं शुद्धं प्रतिभटमवद्यस्य सततम् । परं ब्रह्माम्नातं श्रुतिशिरिस यत्तद्वरद! ते परं रूपं साक्षात् तदिदमपदं वाङ्मनसयोः ।। 12 ।।

नित्यं ब्रह्मेत्युक्ते नित्यायाः प्रकृतेः नित्यानां चेतनानां च ब्रह्मत्वप्रसक्तिः तत्र निराबाधमिति पदेन प्रकृतिः तत्संस्रष्टाश्चेतना<sup>3</sup> व्यावर्तन्ते<sup>4</sup> । निराबाधं बाधो नामपर्व-रूप<sup>5</sup>परिवृत्त्या रूपान्तरप्रकृति<sup>6</sup>विकार इति यावत् । निर्विकारं प्रकृत्यादिकं तु सवि-कारम । निरहं पदेन मुक्ताः ते हि मुक्तेः पूर्वं सांहसः निरवधिपदेन नित्याः । ते हि<sup>8</sup> स्वरूपतः स्वभावतश्च सावधिकाः, अवशिष्टं<sup>9</sup>पदजातं स्वरूपातिशयप्रतिपादनेन स्तुत्यर्थं निरुपमम् असदृशं सदा शान्तं रागद्वेषादिरहितं शुद्धं कल्याणैकतानम्: अवद्यस्य प्रतिभटं हेयप्रत्यनीकम् । हे वरद! एतादृशं यत् साक्षात् परंब्रह्म वेदान्तेष्वाम्नातं वाङ्गनसयोरलक्ष्यं च तदिदं ते परं रूपं दिव्यात्मस्वरूपम् ।। 12 ।।

शान्तोदितदशा नित्योदितदशेति परमात्मनो दशाद्वयमस्ति । तत्र शान्तोदितदशा-नामस्वात्म $^{10}$ मात्रानुभवदशा इतरा $^{11}$  नित्योदितदशा $^{12}$ । तत्र प्रथममनुसन्धत्ते -प्रशान्तेति-

प्रशान्तानन्तात्मानुभवजमहानन्दमहिम -प्रसक्तस्तैमित्यानुकृतवितरङ्गार्णवदशम् । परं यत्ते रूपं स्वसदृशदरिद्रं वरद! तत् त्रयी पिस्प्रक्षन्ती परनिरसने श्राम्यति परम् ।। 13 ।।

प्रशान्तस्य रागादिदोषरहितस्या<sup>1</sup>परिच्छिन्नस्य स्वात्मनो योऽनुभवध<sup>2</sup> तदानुभवजेन<sup>3</sup> महानन्दातिशयेन यत् प्रसक्तं स्तैमित्यं निर्भरत्वं परिपूर्णत्वं वा । तेनानुकृतौ वितर-

1. Md, has lacuna for व्यावृत्ताः

3. My, adds व 2. All mss. read निरापायम्

4. Md, reads व्यावर्त्यन्ते

5. Md, reads निवृत्त्या Md, reads रूपपूर्व 8. My, reads च for हि

6. Md, reads प्राप्ति for प्रकृति 7. Md, reads अहम् 9. Md, reads अविशिष्ट

10. Md, & Md, read स्वार्थ for स्वात्म

11. Md, omits इतरा नित्योदितदशा

12. My, adds तुं स्वविभूत्यनुभवदशा

1. My, adds अनन्तस्य after रहितस्य 3. Md, read तदनुजेन

2. Md, reads अनुभवनः 4. My, adds इतरं after कृतौ ङ्गार्णवदशा यस्य तथोक्तम् । निश्चलनिस्तरङ्ग महोदधिकल्पमिति यावत् । हे वरद! एतादृशनिस्समं ते यत् पररूपं तत्त्रयी पिस्प्रक्षन्ती स्प्रष्टुमिच्छन्ती बोधयितुं प्रवर्तमाना परं केवलं परिनरसने ''अद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रम्'' (मुण्ड.1.1.6.) इत्येव<sup>6</sup>मादि परिनरसने आम्यति आयस्यति, न तु कार्त्स्येन बोधयितुं शक्नोतीत्यर्थः ।। 13 ।।

पुनरपि दिव्यात्मस्वरूपं वरदराजसौलभ्यमनुसन्धत्ते - न वक्तुमिति -

न वक्तुं न श्रोतुं न मनितुमथोपासिसिषितुं न च द्रष्टुं स्प्रष्टु तदनु<sup>7</sup> न च भोक्तुं हि सुशकम् । परं यद्वस्तूक्तं ननु वरद! साक्षात् तदिस भो कथं विश्वस्मै त्वं करिगिरिपुरस्तिष्ठस इह? ।। 14 ।।

इत्थं हि वैदिकमार्गप्रवृत्तिः - उपनयनानन्तरं प्रथमं गुरुमुखादध्ययं तदनु कर्मब्रह्मं मीमांसामुखेन तदुभयनिर्णयः ; तदनन्तरं कर्मसमुचिताया वेदनोपासनशब्दवाच्याया भक्तै-रनुष्ठानं; ततश्च भक्तिप्रकर्षादुपास्यवस्तु स<sup>10</sup> ब्रह्मसाक्षात्कारः; ततः सर्वबन्धमोक्षे नित्यकैङ्कर्यप्रास्या भगवदनुभव इति । न वक्तुं न प्रवक्तुं न प्रवचनं कर्तुमिति यावत् । तथा न श्रोतुं श्रवणं कर्तुं च मनितुं मननं कर्तुम् अनन्तरं प्रेम्णा उपासिसिषितुम् उपासनं कर्तुं सन्प्रत्ययान्तेन विवक्षितः । न च द्रष्टुं साक्षात्कर्तुं तदनु च भोक्तुम् अनुभवितुं न सुशकं श्रवणमननाद्यशक्यं परं यद्वस्तु वेदान्तेषूक्तम् । भो वरद! त्वं साक्षात् असि । ततः किमिति जिज्ञासायां सौलभ्यं साश्चर्यमनुसन्धत्ते - कथमिति । तथा सर्वोत्कृष्टो दुर्लभस्त्वं करिगिरेः पुरस्तात् विश्वस्मै प्राणिने² कथं तिष्ठसे प्राणिमात्रं रक्षिष्यामीति स्वाभिप्रायं प्रकाशय³सीत्यर्थः । तिष्ठस इति "प्रकाशनस्थेयाख्ययोश्च" (अष्टा.1.3.23.) इत्यात्मनेपदम् । विश्वस्मै इति "श्लाघह्नस्थाशपां जीस्यमानः" (अष्टा.1.4.34.) इति सम्प्रदानसंज्ञायां चतुर्थी ।। 14 ।।

इत्थं दिव्यात्मस्वरूपमनुसन्धाय प्रधानगुणाननुसन्धत्ते । स्वरूपवद् गुणाश्च पृथगु-

पास्या अनुभाव्याश्च - प्रकृष्टिमिति -

<sup>5.</sup> Md<sub>2</sub> omits केवलम् 6. Md<sub>1</sub> omits एवम्

<sup>7.</sup> Md adds प्रेरणा after स्प्रप्टम् 8. Md reads प्रवृत्तम्

<sup>9.</sup> Md omits ब्रह्म

<sup>10.</sup> Md, omits स

<sup>1.</sup> Md, reads तदसि

<sup>2.</sup> My, adds सर्वस्मै जन्तवे

<sup>3.</sup> Md, & Md, read प्रकाशयति

<sup>4.</sup> My, omits विश्वस्मै इति

प्रकृष्टं विज्ञानं बलमतुलमैश्वर्यमखिलं विमर्यादं वीर्यं वरद परमा शक्तिरपि च । परं तेजश्वेति प्रवरगुणषट्कं प्रथमजं गुणानां निश्सीम्नां गणनविगुणानां प्रसवभूः ।। 15 ।।

चेतनान्तरज्ञानशक्त्यादिव्यावृत्त्यर्थं प्रकृष्टादिपदम् । ज्ञानं नाम सर्वदा सर्ववस्तुसाक्षात्कारः "यः सर्वज्ञः सर्वविद्" (मुण्ड.1.1.1.) इति हि श्रुतिः । अतुलं
निरुपमं वलं नाम अघितघटनासामर्थ्यम् । एतज्ञामृतमथने सुरासुरसौहार्द सङ्घटनेन
प्रसिद्धम् । ऐश्वर्यं नाम वृत्त्तनस्य जगतः स्वविधेयत्वकरणम् । "भीषास्माद् वातः
पवते, भीषोदेति सूर्यः" (तैत्ति. 2.8.) इति हि श्रुतिः । वीर्यं नाम
कृत्त्तन्त्य जगतः मृष्ट्यादिसामर्थ्यम् । एतज्ञ गोवर्धनमन्दराचलधारणादिषु प्रसिद्धम् । शक्तिर्नाम
कृत्त्तस्य जगतः मृष्ट्यादिसामर्थ्यम् । एतज्ञानेकश्रुतिप्रसिद्धम् । तेजो नाम पराभिभवनीय¹
सामर्थ्यम् । एतज्ञ खरदूषणादियुद्धे प्रसिद्धम् । इत्येवंप्रकारं प्रथमजं²
भगवत्त्वरूपानुबन्धितया सहजं षट्सङ्ख्यापरिमित-मतो गुणषट्कं गणनविगुणानां
निःसङ्ख्यानां³ प्रसवभूः जन्मभूमिः षड्गुणा एव दयाक्षा-न्त्यौदार्यगाम्भीर्यादिरूपेण
शाखोपशाखया प्रसिद्धा इति भावः। एतदेव गुणषट्टं भगव-च्छव्दप्रवृत्तिनिमित्तमाह
भगवान् पराशरः - "ज्ञानशक्तिवलैश्वर्यवीर्यतेजांस्यशेषतः । भगवच्छव्दवाच्यानि
विना हेथैर्गुणादिभिः" (वि.प्.4.5.79.) इति ।। 15 ।।

इत्यं गुणान् अनुसन्धाय गुणाविर्भावतिरोभावप्रयुक्त⁴भेदं व्यूहमनुसन्धत्ते - गुणै इति

गुणैष्षड्भिस्त्वेतैः प्रथम<sup>5</sup>तरमूर्तिस्तव वभौ ततस्तिस्रस्तेषां त्रियुगयुगलैर्हि त्रिरभुः । व्यवस्था या चैषा ननु वरद साविष्कृतिवशात् भवान् सर्वत्रैव त्वगणितमहामङ्गलगुणः ।। 16 ।।

हे त्रियुग! त्रीणि युगानि ज्ञानशक्त्यादि युगलानि यस्य त्रियुग षड्गुणेति यावत्। एतैः षड्भिर्गुणैस्ते प्रथमतर<sup>7</sup>मूर्तिः परवासुदेवाख्या मूर्तिर्बभौ । परमपद<sup>8</sup>निलयो

<sup>5.</sup> Md, reads प्रवृत्तं सिद्धम्

<sup>1.</sup> Md, & My, omit नीय in पराभिभवनीय

<sup>3.</sup> Md, omits निःसङ्ख्यानाम्

<sup>5.</sup> Md, reads प्रशमतर

<sup>7.</sup> Md, reads प्रशमतर

<sup>2.</sup> Md, repeats प्रथमजम्

<sup>4.</sup> Md, reads प्रयुक्ताभेदम्

<sup>6.</sup> P, & P, read त्रिभिरभुः

<sup>8.</sup> Md, omits पद

नित्य-मुक्तभोग्यः परवासुदेवस्तु व्यूहबहिर्भूत एव । ततस्तदनन्तरं तेषां गुणानां त्रिभिर्युगलैः सङ्कर्षणानिरुद्धप्रद्युम्नाख्यास्तिस्रो मूर्तयः अभुः भान्ति स्म । अभूरिति भादीप्ताविति धातोः लिङ प्रथमपुरुषबहुवचनम् । तत्र ज्ञानबलाभ्यां साङ्कर्षणी मूर्तिः सा शङ्कराधिष्ठात्री संहर्त्री, ऐश्वर्यवीर्याभ्यां प्राद्युम्नी सा<sup>10</sup> चतुर्मुखाधिष्ठात्री स्रष्ट्री, शिक्ततेजोभ्याम् अनि-रुद्धी सा तु स्वयमेव स्थितिकर्त्री इत्यर्थः । इत्थं व्यूहभेदमवस्थाय तद्व्यवस्थायां कारणमाह - व्यवस्थेति । हे वरद! या व्यूहभेदव्यवस्था सा एषां गुणानामाविष्कृतिव-शात् कृत्स्नगुणाविर्भावकतिपयगुणितरोभाववशात् । ननु तिर्हि त्रिमूर्तिषु कतिपय-गुण²तिरोधानं तदभावादेव स्यादित्यत्राह - भवानिति³ । सर्वत्र परव्यूहविभवार्चा⁴न्त-र्यामिषु असङ्ख्येयकत्याणगुणगणः तिरोधानं तु भगवत्सङ्कत्यवशाद्या प्रयोजनवशाद्वा, न तु कर्मवशात्, नाप्यभावादिति भावः । अयमर्थः श्रीनिवासस्तोत्रेऽ⁵स्माभिरनुसंहितः।

सर्वासु यद्यपि दशासु वृषाद्रिनाथ
सर्वेर्गुणैरपि भवान् परिपूर्ण एव ।
केचित् प्रयोजनवशेन गुणाः प्रथन्ते
व्यूहेषु केचन तथापि तिरोभवन्ति ।। 16 ।।

सम्प्रति रामकृष्णादिविभवावतारमनुसन्धत्ते - इयमिति -

इयं वैयूहि वै स्थितिरथ यथे च्छाविहृतये विभूतीनां मध्ये सुरनरितरश्चामवतरन् । सजातीयस्तेषामिति तु विभवाख्यामि भजन् करीश त्वं पूर्णो वरगुणगणैस्तांस्थगयसि ।। 17 ।।

इयं वैयूही व्यूहसम्बन्धिनी स्थितिर्मर्यादा, अथशब्दो विभवावतारकथन<sup>7</sup>प्रारम्भे इच्छाविहाराय परमपदिनलयेषु सर्वज्ञेषु नित्यमुक्तेषु स्वाज्ञानप्रकाशनिपतृवचनपरिपाल-नदौत्यसारथ्यसाधुपरित्राणादि स्वेच्छाविहारो न सम्भवति इति मन्यमान इति भावः। भवद्विभूतिभूतानां सुरनरितरक्ष्चां मध्ये अवतरन् हे करीश त्वं परगुणगणैः पूर्णोऽपि।

|    | - Agent de |                             |
|----|------------|-----------------------------|
| 1  |            |                             |
| 1. | IATO       | omits इत्थं व्यूहभेदमवस्थाय |
|    | 12 00 2000 |                             |

<sup>3.</sup> Md reads भगवानिति

9. Md, reads प्रद्युम्नी

<sup>5.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> add अपि

<sup>7.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit कथन

<sup>10.</sup> Md<sub>1</sub> omits सा

<sup>2.</sup> Md<sub>1</sub> omits गुण

<sup>4.</sup> Md omits अर्चा

<sup>6.</sup> P, & P, read किलोच्छा

इतिशब्दः प्रकार वाची । अनेन सुरनरादिप्रकारेण तेषां सुरादीनां सजातीयः विभवाव-तारिनिमत्तां रामकृष्णादिसंज्ञां भजन् तास्तु ज्ञानशक्त्यादिगुणान् स्थगयिस । अन्यथा स्वेच्छाविहारो न स्यादिति मत्वेति भावः । वै प्रसिद्धौ ।। 17 ।।

भगवतः सर्वावस्थास्वपि सर्वगुणानुगत्या न वैषम्यमित्यनुसन्धत्ते - पर इति -

परो वा व्यूहो वा विभव उत वार्चावतरणो भवन् वान्तर्यामी वरवरद यो यो भविस वै । स सत्वं सन्नैशान् वरगुणगणान् विभ्रदिखलान् भजद्भयो भास्येवं सततमितरेभ्यस्वितरथा ।। 18 ।।

उत्तशब्दो वार्थः । वैशब्दः प्रसिद्धौ । अर्चावताररूपो भवान् वेत्यन्वयः । वरवरद प्रकृष्टवरद । त्वम् अर्चादिषु यो यो भविस स स त्वं सन्नैशान् ईश्वरसूचकान् ज्ञानशक्त्या-दीन् विभ्रत् भजद्भ्यः सेवमानेभ्यः श्रुत्या प्रत्यक्षेण वा प्वमेव गुणवानेव भासि । इतरेभ्यः कुदृष्टिभ्यः इतरथा निर्गुणतः केवलं देवतिर्यगादिरूपैश्च भासीत्यर्थः। तदु-क्तं गीतायाम् - ''अवजानन्ति मां मूढा मानुषी तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम्'' (भ.गी. 9.11) इति ।। 18 ।।

आश्रितरक्षणोपयुक्तान् स्वरूपगुणान् आश्रितभोगोपयुक्तान् विग्रहगुणांश्च स्वस्य<sup>8</sup> भोग्यतयानुसन्धत्ते - दयेति -

दयाक्षान्त्यौदार्यं म्रदिमसमतासौहृदधृति -प्रसादप्रेमाज्ञाश्रितसुलभाद्याः पर<sup>9</sup>गुणाः । तथा सौन्दर्याद्यास्तव वरदराजोत्तमगुणाः विसीमानोऽसङ्ख्याः प्रणतजनभोगं प्रसुवते ।। 19 ।।

परदुःखप्रहा¹णेच्छा दया, प्रतीकारा²समर्थस्याप्यपराधसहत्वं **क्षान्तिः** । अर्थितारतम्यं³ चान⁴वेक्ष्य दातृत्वमौदार्यं, आश्रितविरहासहिष्णुत्वं **म्रदिमा,** प्राणिनां जातिगुणवृत्ताद्यनु-रूपेण रक्षणं समता⁵, सर्वदा⁴ परहिते<sup>7</sup> प्रवृत्तिः सौहृदं, सर्वावस्थास्विप

|                          | 8. Md <sub>2</sub> reads प्रकरणवाची     | Christopher Division          |
|--------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|
| 1. Md, reads गुणाः       | 2. My <sub>ı</sub> adds स्याच्छब्दादयसि | 3. Md, reads मध्येति व्यवहारः |
| 4. Md, reads प्रसिद्धम्  | 5. My <sub>ı</sub> omits वा             | 6. Md, & Md, read निर्गुणः    |
| 7. Md, & My, read रूपश्च | 8. My <sub>ı</sub> omits स्य in स्वस्य  | 9. P, & P, read वरगुणाः       |

Md<sub>2</sub> reads पहरणेच्छा
 Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read प्रतीकारसमर्थ
 My<sub>1</sub> adds देयतारतम्यम्
 My<sub>1</sub> reads चानपेक्ष्य
 Md<sub>2</sub> & My<sub>1</sub> read समत्वम्
 My<sub>2</sub> adds अपि

7. Md reads परिहिते

अप्रकम्यप्यत्वं धृतिः, सर्वदा सौमुख्यं प्रसादः, आश्रितेष्वतिशयितप्रीतिः प्रेमा, असतां नियमनम् आज्ञा, सेवा आकर्षानादरेणाश्रितेषु सौलभ्यमाश्रितसुलभता सौशील्यमिति यावत् । परेषामपि दृष्टिचित्तापहारिणी अवयवशोभा सौन्दर्यम्, उभयत्राप्यादिशब्देन माधुर्यगाम्भीर्यलावण्य-सौकुमार्यादीनां ग्रहणम् । हे वरदराज! एवमाद्याः विसीमानः आद्यन्तसीमाशून्या अथवा मम इमे विषया इमे तु नेति विषयविभागशून्या निस्सङ्ख्या उत्तमं गुणाः प्रणता 10ना - मुत्तरोत्तरभोगं । जनयन्तीत्यर्थः ।। 19 ।।

सम्प्रति प्रक्रान्तेषु स्वातन्त्रयं सार्वज्ञं च निन्दास्तुतिद्वारेणानुसन्धत्ते - अनन्येति -

अनन्याधीनत्वं तव किल जगुर्वेदिकगिरः पराधीनं त्वां तु प्रणतपरतन्त्रं मनुमहे । उपालम्भोऽयं भोः! श्रयति वत सार्वज्ञ<sup>12</sup>मि ते यतो दोषं भक्तेष्विह वरद नैवाकलयसि ।। 20 ।।

"न तस्येशे कश्चन तस्य नाम महद्यशः, स्वे महिम्नि प्रतिष्ठितः" (महा. 1.10.) "सर्वस्य वशी, सर्वस्येशान" (बृह. 4.4.22.) इत्याद्या वैदिकिगरः तव अनन्याधीनत्वं जगुः किल । वयं तु तादृशं त्वां प्रणतपराधीनं मनुमहे । किं च यतः कारणादिह संसारमण्डले भक्तेष्वकृत्यकरणकृत्याकरणादिदोषं न जानासि । अतस्ते अयमुपालम्भः सार्वज्ञं श्रयति "यः सर्वज्ञः सर्ववित्" (मुण्ड. 1.1.1.) इत्यादिश्रुतिप्रसिद्धिं च सार्वज्ञम् ।। 20 ।।

इत्थं प्राप्यप्रापकभूतं पञ्चावस्थं परं ब्रह्मतद्गुणांश्चाभिष्टुत्य सम्प्रति विशिष्या-र्चावतारणं वरदराजमभिष्टौति - समनन्तरदशकैः । तत्र दिव्यावयववर्णनं क्रियते -पाणिपादेति -

पाणिपादवदनेक्षणशब्दैरम्बुजान्यपदिशन् वरद त्वम् । वाहुभिस्त्वतिविशालतमालान्नाञ्जनं करिगिरेरसि शृङ्गम् ।। 21 ।।

पाण्यादिवाचकशब्दैरम्बुजजानि तिरस्कुर्वन् बाहुभिस्त्वतिदीर्घतमालान् तिरस्कुर्वन् आत्मनः अञ्जनसम्बन्धी अञ्जनाकारः करिगिरेः शृङ्गोऽसि । अत्र² पाण्यादिभिरिति वक्तव्ये शब्दग्रहणं तद्वाचकशब्दा एवाम्बुजशब्दापदेशका इति सूचनार्थम् । यद्वा

<sup>8.</sup>  $My_1$  adds अपि 9.  $Md_1$  &  $Md_2$  read उक्ता  $^{11}$ .  $Md_1$  reads उत्तरोत्तरं जयतीत्वर्यः

<sup>10.</sup> Md<sub>1</sub> adds जन 12. P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read सार्वज्ञ्यमपि

<sup>1.</sup> Md, & Md, omits अनुस्वार

<sup>2.</sup> My, reads तत्र

इतिशब्दः प्रकार वाची । अनेन सुरनरादिप्रकारेण तेषां सुरादीनां सजातीयः विभवाव-तारिनिमत्तां रामकृष्णादिसंज्ञां भजन् तास्तु ज्ञानशक्त्यादिगुणान् स्थगयिस । अन्यथा स्वेच्छाविहारो न स्यादिति मत्वेति भावः । वै प्रसिद्धौ ।। 17 ।।

भगवतः सर्वावस्थास्वपि सर्वगुणानुगत्या न वैषम्यमित्यनुसन्धत्ते - पर इति -

परो वा व्यूहो वा विभव उत वार्चावतरणो भवन् वान्तर्यामी वरवरद यो यो भविस वै । स सत्वं सन्नैशान् वरगुणगणान् बिभ्रदिखलान् भजद्भयो भास्येवं सततिमतरेभ्यस्तिवतरथा ।। 18 ।।

उत्तशब्दो वार्थः । वैशब्दः प्रसिद्धौ । अर्चावताररूपो भवान् वेत्यन्वयः । वरवरद प्रकृष्टवरद । त्वम् अर्चादिषु यो यो भविस स स त्वं सन्नैशान् ईश्वरसूचकान् ज्ञानशक्त्या-दीन् विभ्रत् भजब्द्यः सेवमानेभ्यः श्रुत्या प्रत्यक्षेण वा<sup>5</sup> एवमेव गुणवानेव भािस । इत्ररेभ्यः कुट्टृष्टिभ्यः इत्ररथा निर्गुणतः केवलं देवतिर्यगादिरूपैश्च भातीत्यर्थः। तदु-क्तं गीतायाम् - ''अवजानन्ति मां मूढा मानुषी तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम्'' (भ.गी. 9.11) इति ।। 18 ।।

आश्रितरक्षणोपयुक्तान् स्वरूपगुणान् आश्रितभोगोपयुक्तान् विग्रहगुणांश्च स्वस्य भोग्यतयानुसन्धत्ते - दयेति -

दयाक्षान्त्यौदार्यं म्रदिमसमतासौहृदधृति -प्रसादभेमाज्ञाश्रितसुलभाद्याः पर<sup>9</sup>गुणाः । तथा सौन्दर्याद्यास्तव वरदराजोत्तमगुणाः विसीमानोऽसङ्ख्याः प्रणतजनभोगं प्रसुवते ।। 19 ।।

परदुःखप्रहा गेणेच्छा दया, प्रतीकारा समर्थस्याप्यपराधसहत्वं क्षान्तिः । अर्थितारतम्यं चान वेक्ष्य दातृत्वमौदार्यं, आश्रितविरहासहिष्णुत्वं म्रदिमा, प्राणिनां जातिगुणवृत्ताद्यनु-रूपेण रक्षणं समता , सर्वदा परिहते प्रवृत्तिः सौहृदं, सर्वावस्थास्विप

 8. Md₂ reads प्रकरणवाची

 1. Md₁ reads गुणाः
 2. My₁ adds स्याच्छद्धादयसि 3. Md₁ reads मध्येति व्यवहारः

 4. Md₁ reads प्रसिद्धम्
 5. My₁ omits वा 6. Md₁ & Md₂ read विगुणाः

 7. Md₁ & My₁ read रूपम्च
 8. My₁ omits स्य in स्वस्य
 9. P₁ & P₂ read वरगुणाः

7. Md, reads परिहिते

<sup>1.</sup> Md<sub>2</sub> reads प्रहरणेच्छा 2. Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read प्रतीकारसमर्थ 3. My<sub>1</sub> adds देयतारतम्यम् 4. My<sub>1</sub> reads चानपेक्ष्य 5. Md<sub>2</sub> & My<sub>1</sub> read समत्वम् 6. My<sub>1</sub> adds अपि

अप्रकम्यप्यत्वं धृतिः, सर्वदा सौमुख्यं प्रसादः, आश्रितेष्वतिशयितप्रीतिः प्रेमा, असतां नियमनम् आज्ञा, सेवा आकर्षानादरेणाश्रितेषु सौलभ्यमाश्रितसुलभता सौशील्यमिति यावत् । परेषामपि दृष्टिचित्तापहारिणी अवयवशोभा सौन्दर्यम्, उभयत्राप्यादिशब्देन माधुर्यगाम्भीर्यलावण्य-सौकुमार्यादीनां ग्रहणम् । हे वरदराज! एवमाद्या<sup>8</sup> विसीमानः आद्यन्तसीमाशून्या अथवा मम इमे विषया इमे तु नेति विषयविभागशून्या निस्सङ्ख्या उत्तम $^9$  गुणाः प्रणता $^{10}$ ना-मुत्तरोत्तरभोगं $^{11}$  जनयन्तीत्यर्थः ।। 19 ।।

सम्प्रति प्रक्रान्तेषु स्वातन्त्रयं सार्वज्ञं च निन्दास्तुतिद्वारेणानुसन्धत्ते - अनन्येति -

अनन्याधीनत्वं तव किल जगुर्वेदिकगिरः पराधीनं त्वां तु प्रणतपरतन्त्रं मनुमहे । उपालम्भोऽयं भोः! श्रयति बत सार्वज्ञ<sup>12</sup>मपि ते यतो दोषं भक्तेष्विह वरद नैवाकलयसि ।। 20 ।।

"न तस्येशे कश्चन तस्य नाम महद्यशः, स्वे महिम्नि प्रतिष्ठितः" (महा. 1.10.) ''सर्वस्य वशी, सर्वस्येशान'' (बृह. 4.4.22.) इत्याद्या वैदिकगिरः तव अनन्याधीनत्वं जगुः किल । वयं तु तादृशं त्वां प्रणतपराधीनं मनुमहे । किं च यतः कारणादिह संसारमण्डले भक्तेष्वकृत्यकरणकृत्याकरणादिदोषं न जानासि । अतस्ते अयमुपालम्भः सार्वज्ञं श्रयति "यः सर्वज्ञः सर्ववित्" (मुण्ड. 1.1.1.) इत्यादिश्रुतिप्रसिद्धिं च सार्वज्ञम् ।। 20 ।।

इत्थं प्राप्यप्रापकभूतं पञ्चावस्थं परं ब्रह्मतद्गुणांश्चाभिष्टुत्य सम्प्रति विशिष्या-र्चावतारणं वरदराजमभिष्टौति - समनन्तरदशकैः । तत्र दिव्यावयववर्णनं क्रियते -पाणिपादेति -

पाणिपादवदनेक्षणशब्दैरम्बुजान्यपदिशन् वरद त्वम् । वाहुभिस्त्वतिविशालतमालान्नाञ्जनं करिगिरेरसि शृङ्गम् ।। 21 ।।

पाण्यादिवाचकशब्दैरम्बुजजानि तिरस्कुर्वन् बाहुभिस्त्वतिदीर्घतमालान् तिरस्कुर्वन् आत्मनः अञ्जनसम्बन्धी अञ्जनाकारः करिगिरेः शृङ्गोऽसि । अत्र² पाण्यादिभिरिति वक्तव्ये शब्दग्रहणं तद्वाचकशब्दा एवाम्बुजशब्दापदेशका इति सूचनार्थम् । यद्वा

<sup>8.</sup> My<sub>1</sub> adds अपि 9. Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read उक्ता 11. Md<sub>1</sub> reads उत्तरोत्तरं जयतीत्यर्थः

<sup>10.</sup> Md, adds जन 12. P1 & P2 read सार्वज्यमपि

<sup>2.</sup> My, reads तत्र

पाण्या-दिशब्दैरम्बुजानि अपदिशन् ब्रुवन् पाण्यादीनामम्बुजत्वेन वेक्षितत्वात् तद्वाचकाः शब्दा अम्बुजवाचका इति भावः ।। 21 ।।

केनापि विधिवशेन मध्ये विकलनेत्रः श्रीवत्साङ्क्रमिश्रः प्राकृतचक्षुषि निरपेक्षोऽपि भगवद्धाष्यकारानुशासनात् भगवत्सेवानुकूलं स्वमनोरथमाविष्करोति श्लोकद्वयेन -त्वामुदारमिति -

त्वामुदारभुजमुन्नसमायतकर्णपाशपरिकर्मसदंसम् । आयताक्षमभिजातकपोलं पारणीयति वरप्रदट्टङ्गे ।। 22 ।। नीलमेघनिभमञ्जनपुञ्जश्यामकुन्तलमनन्तशयम् त्वाम् । अञ्जपाणिपदमम्बुजनेत्रनेत्रसात्कुरु करीश! सदा मे ।। 23 ।।

हे करीश<sup>3</sup> त्वां प्रति पारणीयति, पारणामात्मन इच्छति "सुप आत्मनः क्यच्" (अष्टा.3.1.8.) इति क्यच्य्रत्ययान्तात् पारणाशब्दाल्लटि रूपम् । उदारं भुजं<sup>4</sup> वदान्यं, उन्नसम् उन्नतनासिकम् । "उपसर्गाञ्च" (अष्टा.5.4.119.) इति नासिकाशब्दस्य नसादेशः आयतः प्रशस्तकर्णः कर्णपाशः, केशपाश इतिवत् । परिकर्मालङ्कारः । आयत-कर्णपाशालङ्कारेण शस्तौ शोभमानौ अंसौ यस्य, यस्य स तमित्यर्थः । अभिजातं प्रशस्तम् ।। 22 ।।

नीलमेघेति -

हे करीश त्वां नेत्रसात्कुर्वित्यर्थः । कुन्तलमलकम् । अब्जसदृशपाणिपादम् । । 23।। इत्यं प्रार्थितप्राकृतचक्षुः त<sup>5</sup>न्निरपेक्षो अप्राकृत<sup>6</sup>दिव्येन्द्रियैरनियतविषयैः स्वभोगं प्रार्थ-यते - त्वक्चेति -

त्वक् च दृक् च निपिपासित जिह्वा विह्वला<sup>7</sup> श्रवणवत् परवृत्तौ । नासिका त्विय करीश तथेति प्राप्नुयां कथिममां स्विदवस्थाम् ।। 24 ।।

त्वयीति विषयसप्तमी । त्वक् च दृक् च निपिपासित पातुमिच्छति रसनेन्द्रिय-व्यापारमिच्छतीत्यर्थः । तथा रसनेन्द्रियं श्रोत्रेन्द्रियवत् इतरेन्द्रियवृत्तौ व्याकुला भवति

 <sup>3.</sup> My, reads वरद
 4. Md, & Md, omit भुजम्

 1. Md, & Md, read यतः
 2. My, reads अन्वयः

 3. Md, & Md, adds अञ्जम्
 4. Md, & Md, add स्तोता

 5. Md, reads तत्र निरपेक्षो Md, reads परपेक्षे
 6. Md, & Md, read प्राकृत

 7. Md, reads ल्लित for विह्नला
 6. Md, & Md, read प्राकृत

नासिका च तथा इतरेन्द्रियप्रवृत्तौ व्याकुला भवतीत्यर्थः । एवं प्रत्येकं प्रार्थितमर्थं समुचित्य प्रार्थयते प्राप्रुयामिति। इतिशब्दः प्रकारवाची। एवंप्रकारामिमां दशां कथंति-त्राप्रुयामित्यर्थः । मुक्तपुरुषाणामैच्छिकेन्द्रिय नियमाभावः श्रीगीतायामुक्तः - "सर्वे-न्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम् । सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमावृत्त्य तिष्ठति" (भ.गी. 13.13-14) इति ।। 24 ।।

इतः परं दिव्यभूषणान्यनुसन्धत्ते - आधिराज्यमिति -

आधिराज्यमधिकं भुवनानाम् । ईश! ते पिशुनयन् किल मौलिः । चूलिकामणिसहस्त्रमरीचेः हस्तिभूषण! भवत्युदयाद्रिः ।। 25 ।।

चतुर्दभुवनानामा<sup>3</sup>धिराज्यं चूलिकामणिः मौलिशिखामणिः स एव सूर्यः ।। 25 ।।

अस्मदादीनां तु नित्यनैमित्तिकानुष्ठानाङ्गतया श्रीवैष्णवलाञ्छनतया मोक्षार्थं चोर्ध्व- पुण्ड्रधारणम् । भगवतस्तु किमर्थ $^5$ मिति विचिन्त्योत्प्रेक्षते - ऊर्ध्वमिति -

ऊर्ध्व मुपरिभक्तजनानित्यूर्ध्वताश्रयणसूचितशक्तिम् । ऊर्ध्वपुण्ड्रतिलकं बहुमानात् किं विभर्षि वरद! स्वललाटे ।। 26 ।।

भक्तजनान् संसारसागरादुपरि उद्धरतीति ऊर्ध्वताश्रयणेन सूचितवाच्यवाचकभाव-मूर्ध्वपुण्ड्ररूपं तिलकं भक्तजनोद्धरण<mark>वहुमानात् किं स्वललाटे विभर्ष</mark>ीत्यर्थः । अत्रो<sup>7</sup>-र्ध्वपुण्ड्रस्य तिर्यक्पुण्ड्र<sup>8</sup>वैलक्षणत्वं च विवक्षितम् ।

कर्णिका तव करीश! किमेषा
कर्णभूषणमुतांसविभूषाः? ।
अंसलम्ब्यलकभूषणमाहो!
मानसस्य मम वा परिकर्मः? ।। 27 ।।

<sup>8.</sup> Md, lacuna for प्रत्येकम्

<sup>9.</sup> Md shows lacuna for नियमाभावः

<sup>1.</sup> Md, shows lacuna for भुजानानाम्

<sup>2.</sup> Md shows lacuna for पिशुनयन्

<sup>3.</sup> Md, omits नामा

<sup>4.</sup> Md, lacuna for सूर्यः

<sup>5.</sup> My reads किं कामार्थमिति 6. P, P, & My read उद्धरित for ऊर्घ्यम्

<sup>7.</sup> Md reads अत्रेश पुण्ड्रस्य 8. Md reads विलक्षणजम्

कर्णिकेति - कर्णिका कर्णभूषणम् । "कर्ण<sup>9</sup>ललाटात् कनलङ्कारे" (अष्टा. 4.3.65.) इति कन्प्रत्ययः । परिकर्मालङ्कारः । मम मानसेऽलङ्कारतया सदा परिस्फुरतीति भावः। उत यद्वा आहो अथवा ।। 27 ।।

पारिजातविटपानिभतो या पुष्पसम्पदुदियात् करिनाथ । तां विडम्बयति तावद्<sup>2</sup> बाहु-ष्वातता तु कटकाङ्गदलक्ष्मीः ।। 28 ।।

## पारिजातेति -

विटपान् ''अभितः परितः समया'' (वार्तिक.1442.43.) इति षष्ठ्यर्थे द्वितीया । पुष्पसम्पत् समृद्धिः विडम्बयित अनुकरोति । कटकं करभूषणम् । अङ्गदं बाहुमध्यभूष-णम् । आतता विस्तृता ।। 28 ।।

मथ्यमानचलफेनिलसिन्धु -प्रोत्थितिक्षणदशां गमितौ ते । वक्षिस स्फुरति<sup>3</sup>मौक्तिकहारे कौस्तुभं<sup>4</sup> च कमला च करीश ।। 29 ।।

मथ्यमानेति -

चलं चञ्चलम् । फेनिलं फेतवत् ''फेनादिलच्च'' (अष्टा.5.2.99.) इति मत्त्वर्थे इलच्य्रत्ययः । प्रोत्थितक्षणदशाम् उभौ सिन्धू प्रोत्थितक्षणदशां तत्कालावस्थां गमितौ प्रापितौ । अनेन वक्षसो मथनदशायां फेनिलसमुद्रसाम्यं विवक्षितम् ।। 29 ।।

अञ्जनिक्षतिभृतो यदि नाम<sup>5</sup>
उपत्यका वरद! हेममयी<sup>6</sup> स्यात् ।
तादृशी तव विभाति तु लक्ष्मी राम्बरी बत विडम्बितविद्युत् ।। 30 ।।

अञ्जनेति -

<sup>9.</sup> Md<sub>2</sub> reads कर्णनलङ्कार

<sup>1.</sup> My adds अस्य अलङ्कगरतया before सदा

<sup>2.</sup> P, & P, read तावत्क

<sup>3.</sup> P & P read सुरित

<sup>5.</sup> Md, shows lacuna for यदि नाम

<sup>4.</sup> Printed editions read कौस्तुभश्च

<sup>6.</sup> Md, shows lacuna for हेममयी

अञ्जनमयपर्वतस्य उपत्यकानितम्बभूमिः अनुकूल²विद्युत् आम्बरी पीताम्बर-सम्बन्धिनी अनुकूल अण्या । अर्थे । । अर्थे

इतः परं $^4$  इमानि दिव्य $^5$ भूषणान्यतिलङ्घ्य दिव्यावयवाननुसन्धत्ते । तत्र वक्त्रं सूर्यत्वेन, अलकान् रात्रित्वेन रूपयति - परभागमिति -

परभागमियाद् रवेस्तमिस्रा वरदादाद्य त्विय तन्निशामयामः । गमिता वक्त्रचित्रभानोः परभागं ननु कौन्तली तमिस्रा ।। 31 ।।

तमिस्रा<sup>6</sup> तमः प्रचुरा रात्रिः, रवेः परभागं पश्चाद्धागं, इयात्<sup>7</sup> प्राप्नु<sup>8</sup>यादिति। हे वरद त्वि<sup>9</sup> तिन्नशामयामः पश्यामः । रिवः पुरतः स्फुरित, रात्रिस्तु पश्चादिति लोकप्रसिद्धम् । तदेवोपपादयित - गिमतेति । वक्त्रमेवाश्चर्यभानुः । तस्य सम्बन्धिनी तिमस्रापरभागं पश्चाद्धागम् । गिमता प्रापिता । अथवा रवेरिति हेतौ पञ्चमी । रवेहेंतोस्तिमस्रापरभागं वर्णोत्कर्षं प्राप्नुयादिति यद<sup>10</sup>लौकिकम् तत् त्विय पश्यामः । कथिमिति चेत् वक्त्रचित्रभानोर्हेतोः कौन्तली तिमस्रा वर्णोत्कर्षं प्रापिता । अत एवात्र चित्रभानुपद<sup>11</sup>प्रयोगः ।। 31 ।।

सम्प्रति ललाटफलकमष्टमीचन्द्रत्वेन वर्णयति - उभयोरिति -

उभयोरिप पक्षयोस्तिथिर्या विषमीभाविनरासदाष्टमीति । उपमानजसम्पदे च सेन्दो -र्वरदाभूद्भवतो ललाटलक्ष्म्या ।। 32 ।।

शुक्लकृष्णपक्षयोरपि इन्दोर्विषमीभावनिरासदाष्टमी पक्षद्वयेऽपि अष्टम्यामेकरू-पोऽर्धचन्द्रः, इतरतिथिषु क्षयवृद्धिभ्यां विषमीभवित²। तस्माद्विषमीभावनिरासदाष्टमीति

<sup>1.</sup> Md, reads भूतिঃ 2. My, reads अनुकृत Md, reads अनुकूत 3. Md, reads सम्बन्धि

<sup>4.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit इता परम् 5. Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit दिव्य 6. Md<sub>2</sub> omit from तमिस्रा to खे

<sup>7.</sup> Md2 omit from इयात् to पश्चाद्धागम् 8. Md, reads इति यत्

<sup>9.</sup> Md, shows lacuna 10. Md, read च लौकिकम् 11. Md, omits पद

<sup>1.</sup> Md2 & My, read निरासददा

<sup>2.</sup> Md, & Md, read भवन्ति

प्रसिद्धा या तिथिः सा स्वसम्बन्धिन इन्दोर्हि भवतो ललाटलक्ष्म्या भवतो उपमान-जनितवैभवायाभूत् । लौकिक<sup>3</sup>प्रकारेण भ्रूवर्णने प्रवृत्तः स्तोता स्वयमेव स्ववचनं निषे-ध<sup>4</sup>ति ।। 32 ।।

अलकालिचिकीर्षया किलाक्ता<sup>5</sup>
सुपरीचिक्षिषया ललाटपट्टे ।
सुमषीनिकषीकृता भ्रुवौ ते
वरद! स्यादकृतत्वतस्तु नैवम् ।। 33 ।।

अलकेति -

परीक्षितुमिच्छा परिचिक्षिषया । अलकपङ्क्तिकरणे इयं मधी योग्या न वेति धात्रा उपात्ता स्वीकृता । ललाटपट्टे निकषीकृता लिखिता सुमधी भ्रवौ स्यात् । सम्भावनायां लिङ् । उद्देशस्यैक्त्वादेकवचनम् । अकृतकत्वादेवं नासंभावितमित्यर्थः। सर्वेश्वर-विग्रहस्याकृतकत्वं "इच्छागृहीताभिमतोरुदेहः" (वि.पु.6.5.84.) इत्यादिपुराणप्रसिद्धम् ।। 33 ।।

भगवन्नेत्रे कर्णान्तायते । तत्रोपपत्तिं वर्णयति<sup>7</sup> - श्रवसश्चेति -

श्रवसश्च दृशश्च शब्दरूप -ग्रहणे ते न हि जीववद्व्यवस्था । उभयोरिखलेक्षणक्षमत्वा -हरदातः! श्रवणाश्रये दृशौ ते ।। 34 ।।

जीवानां पञ्चेन्द्रियाणि शब्दादिपञ्चिवषयेषु व्यवस्थितानि । भगवतस्तु नैवम्। अतो व्यवस्थाभावाच्चक्षुश्श्रोत्रे परममैत्र्या परस्परसंक्ष्लिष्टेति भावः । अव्यवस्थायां हेतुमाह - उभयोरिति । ते हि न व्यवस्था । ते दृशावित्युभयत्रान्वयात् युष्पच्छब्द-स्यापुनक्क्तिः ।। 34 ।।

सम्प्रति दृशं नदीत्वेन रूपयन् वर्णयति - करुणारसेति -

<sup>3.</sup> Md, & Md, add कवि

<sup>4.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read निपेधयति 5. P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read किलात्ता

<sup>6.</sup> Md reads सुमलिते

<sup>7.</sup> My, reads दर्शयति

<sup>1.</sup> My & Md read जीवात्मनाम्

<sup>2.</sup> Md, reads भवतस्तु

करुणारसवाहिवीक्षणोर्मेर्वरदप्रेममयप्रवाहभाजः। तततीरवनावली भ्रुवौ दृक् च सिन्धोस्तव नासिकैव सेतुः ।। 35 ।।

करुणारसवाहिनी वीक्षणमेव ऊर्मिर्यस्य तत् । तथोक्तम् । भक्ष्येषु प्रेमप्राचुर्यमेव प्रवाहः भ्रुवावेव<sup>4</sup> विस्तृततीरवनावली । उभयत्रापि द्विवचनम् । दृशावेव चलसिन्धुः, नासिकैव सेतुरित्यर्थः ।। 35 ।।

चक्षुर्व्यापारं वर्णयति - विभवमिति -

विभवं विवृणोति विस्तृणीते रुच माविष्कुरुते कृपामपाराम् । अभिवर्षति हर्षमार्दभावं तनुते ते वरदैष दृष्टिपातः ।। 36 ।।

विभवमैश्वर्यं वर्धयति, रुचं । द्रष्टृणां कान्तिं तथा भक्तेषु हर्षं आर्द्रभावं द्रष्टृणां चित्तदृष्टि<sup>2</sup>भावम् ।। 36 ।।

अरुणाधरपल्लवे लसन्ती वरदासौ<sup>3</sup> द्विजचन्द्रचन्द्रिका ते । अधिविद्रममस्तनिस्तलाली -रुचमाविष्करते हि पुष्कराक्ष ।। 37 ।।

अरुणेति -

द्विजा<sup>4</sup> दन्ताः, त एव चन्द्राः, अधि<sup>5</sup>विद्रुमं विद्रुमे, सप्तम्यर्थेऽव्ययीभावः । अस्तानां पर्यस्तानाम्, निस्तुलानां वृत्तानां मुक्तानामित्यर्थाल्लभ्यन्ते। तेषामालिः पङ्कितः, तस्या रुचं कान्तिम् ।। 37 ।।

स्मितनिर्झरिकाविनिष्पतन्ती तव वक्षस्थलभूतले विकीर्णा<sup>7</sup>। वरद! प्रविभर्ति हारलक्ष्मी -

| माप मुक्त                                      | ।विलिका नदाव तन्ना ।। उठ ।।                                                        |  |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 3. My reads तथोक्तः<br>5. Md, reads विरुचम्    | 4. Md <sub>1</sub> & Md <sub>2</sub> read भुनैव<br>6. Md <sub>1</sub> shows lacuna |  |
| 1. Md, & Md, read रूपम्<br>3. Md, shows Jacuna | 2. My, read द्रवीभावम् Md, reads भावः                                              |  |

<sup>5.</sup> Md, reads अय for अधि
7. P, & P, read विशीर्णा

<sup>6.</sup> Md, reads वृत्तानाम्

स्मितेति -

स्मितमेव निर्झिरका, धाराप्रवाहः उन्नतप्रदेशात् विनिष्पतन्ती विकीर्णा प्रकीर्ण हार<sup>9</sup>शोभां बिभर्ति । अपि च सहजालङ्कारभूता मुक्ताविका तज्जा विशीर्णनिर्झरजा नदीव शोभत इत्यर्थः ।। 38 ।।

परिमण्डितरासमण्डलाभिः वरदा<sup>1</sup> घ्रातमभीष्टगोपिकाभिः । अनु<sup>2</sup>वृत्ततदातनप्रहर्षादिव फुल्लं हि कपोलयोर्युगं ते ।। 39 ।।

परिमण्डितेति -

रासो नाम अनेकपात्राश्रयो मण्डलाकारो नृत्तविशेषः । असङ्ख्याभी<sup>3</sup> रासमण्डलाभिः आग्नातं पूर्वघ्रातं तदानीं रासक्रीडासमये भवतस्तदातनः अनुवृत्त इदानीमप्यनुवृत्तः । तदातनश्चासौ प्रहर्षश्चेति विशेषणसमासः । तस्मात् फुल्लं विकसितम् । इयमुत्प्रेक्षा ।। 39 ।।

मुखमुन्नतसमायताक्षमुद्यत् स्मितदन्तं रुचिराधरं नतभ्रु ।
लसदंसविलम्बिकर्णपाशं
मिय ते निश्चलमस्तु हस्तिनाथ ।। 40 ।।

मुखमिति -

उद्यत्मितमेषां ते उद्यत्मितास्तादृशादन्ता यस्येति पुनर्बहुव्रीहिः । निश्चलं स्थिरम् ।। 40 ।।

पद्मायाः प्रणयरसात् समासजन्त्याः स्वं बाहुं सुबहुमतो भुजेन तेन । कां नामान्वभवदहो दशां तदात्वे कण्ठस्ते करिगिरिनाथ कम्बुकान्तः ।। 41 ।। पद्माया इति -

स्वं बाहुं भगवतस्तेन भुजेन समासजन्त्याः कर्णपर्यन्तं संसक्तं कुर्वन्त्या पद्मायाः सुबहुमतस्त⁴त्कण्ठः, तदात्वे तस्मिन् काले कां दशामन्वभवत् सा दशा त्वदेकवेद्येति

8. Md, does not read properly 9. My, reads हरशोभाम्

 <sup>1.</sup> Md, shows lacuna
 2. P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read अनुवर्तित for अनुवृत्त

 3. My, reads अलङ्कृत for असङ्ख्याभी
 4. Md, reads मतस्ते कर्णः

भावः । अत्रामृतमथनसमये प्रथमसंश्लेषोऽभिप्रेत इति पूर्वाचार्याः ।। 41 ।।

सायामा धृतपरिणद्धयो<sup>1</sup>ध्रयो वा तादृश्यः स्फुटमथवा दिशश्चतस्रः । चत्वारो वरद वरप्रदास्त्वदीयाः भासन्ते भुजपरिघास्तमालनीलाः ।। 42 ।।

सेति -

आयामो दैर्घ्यं तेन सह वर्तन्त इति सायामाः । परिणिद्धः परिणाहो विशालता, सन्नाहो वा । धृता परिणिद्धिर्येषां ते तथोक्ताः । तादृश्यः आयामपरिणाहवत्यः भुज-परिघाः परिघा इव भुजाः समुद्रो<sup>2</sup>पमानेन मांसलत्वादिरूपमानेनदैर्घ्यं विवक्षितम् । अथवित पक्षान्तरपरिग्रहे । उभयत्र वाशब्दः इवार्थः ।। 42 ।।

आश्लेषे वरद<sup>3</sup> भुजातवेन्दिरायाः गोपीनामभिमतरासवन्धने वा । वन्धे वा मुदमधिकां यशोदयाहो सम्प्राप्तास्तव नवनीतमोषदोषात् ।। 43 ।।

आश्लेषेति -

रासबन्धने रासक्रीडायां अन्योन्यभुजबन्धने मोष चौर्यं स एव दोषोऽपराध अहोशब्दो वाशब्दद्वयमपि वितर्के । इतरबन्धनवचौर्यनिमित्तबन्धनमपि भक्तवात्सल्यात् भगवतोऽ-भिमतिमिति भावः ।। 43 ।।

सालीया इव विटपाः सपल्लवाग्राः कल्लोला इव जलधेस्सविद्वमाग्राः । भोगीन्द्रा इव च फणामणिवक्त्राः भासन्ते वरद भुजास्तवारुणाग्राः ।। 44 ।।

सालीयेति -

सालवृक्षसम्बन्धिनः सालीयाः फणासु मणयः तैरिद्धं दीप्तं वक्त्रं येषां ते तथोक्ताः ।। 44 ।।

<sup>1.</sup> Md, reads परिणद्धिसंप्लवो

<sup>3.</sup> Md, reads वद for वरद

<sup>2.</sup> Md। shows lacuna for समुद्रोपमानेन

<sup>4.</sup> My, reads फण for फणासु

अम्भोधेः स्वयमभिमन्थनं चकर्थ क्षोणीध्रं पुनरविभश्चसप्तरात्रम् । सप्तानां विवलयसि स्म कण्ठमुष्णा<sup>1</sup> मल्लानां<sup>2</sup> वरद! तथापि पाणयस्ते ।। 45 ।।

अम्भोधे इति -

चकर्येति कर्तुः परोक्षतया लिट्प्रयोगः मध्यमपुरुषैकवचनम् । अविभ इति भृञ् भरण इत्यस्माद्धातोर्लङ् मध्यमैकवचनम् । पूर्वमसुरा एव सप्तर्षभा जाताः । तत्र नग्नजिद्राजा सप्तर्षभान् एकस्मिन् स्तम्भे बध्नाति तस्मै स्वकन्यां सत्याख्यं दास्यामीति³ शपथं कृतवान् । तदनुसन्धत्ते - सप्तानामुष्णानां⁴ कण्ठं विवलयसि विवर्तयसि विवृत्य बध्नासीति यावत् । स्मशब्दः सन्निहित⁵त्वात् भूतार्थत्वम् । कण्ठमिति जात्येकव-चनम् । सप्तरात्रमिति सप्तानां रात्रीणां समाहारः । सङ्ख्यापूर्वाद्रा त्रिशब्दात् समा-सान्तोऽच्य्रत्ययः ।। 45 ।।

पाणीनां सहजमरुणत्वं तत्र निमित्तमुत्प्रेक्षंते - रिङ्खात इति -

रिङ्खातो व्रजसदनाङ्ग<sup>8</sup>णेषु किं ते गोयप्टिग्रहणवशान्तु गोपगोष्ठ्याम् । आलम्बाद्धयनय<sup>9</sup> सूत्रतोत्त्रयो<sup>10</sup>र्वा पाणीनां वरद! तवारुणत्वमासीत् ।। 46 ।।

रिङ्खा नाम जानुपाणिभ्यां चंक्रमणं गोयष्टिर्गोप्रचारयष्टिः । हयनायेति - रथ्यानां हयानां नय<sup>2</sup>नार्थं सूत्रं तोत्रम् अक्ष्वप्रेरणयष्टिः ।। 46 ।।

सर्वज्ञाः समुचितशक्तयः सदैव त्वत्सेवानियमजुषस्त्वदेकभोगाः । हेतीनामधिपतयः सदा किमेता<sup>3</sup> -ञ्छोभार्थं वरद विभर्षि हर्षतो वा ।। 47 ।।

## सर्वज्ञा इति -

1.  $P_1$  &  $P_2$  read कण्ठमुक्ष्णाम् 2.  $P_1$  &  $P_2$  read अम्लाना 3. M 4.  $My_1$  reads उक्ष्णां for उष्णानाम् 5.  $Md_1$  reads सः निपातात् 6.  $Md_2$ 

1. Md, reads रिङ्खातम्

<sup>3.</sup> Md<sub>2</sub> adds फण बन्धी कृत्वान् 6. Md, reads भूतार्थकम्

<sup>7.</sup> My omits रात्रि 8. Md reads अङ्

<sup>9.</sup> Md, reads नाय

<sup>10.</sup> Md, reads सूत्रयोर्वा

<sup>2.</sup> Md, & My, read नियमनार्थम्

<sup>3.</sup> Md, reads त्वमेतान्

त्वत्सेवेति । त्वदसाधारण इत्यर्थः । त्वदेकभोगा इति त्वद्दर्शनैकभोगा इत्यर्थः। हेतीनाम् आयुधानां शोभार्थम् अलङ्कारार्थं हर्षतः सदा सेवाजनितहर्षात् श्रीपञ्चायुधानाम् आभरण<sup>4</sup>त्वं युद्धोपकरणत्वमस्तीति मन्तव्यम् ।। 47 ।।

किं धातुर्गगनविधानमातृववऽभू -द्वक्षस्ते वरद! वरेण्य! यत्र नाम । पद्माया मुखमथ कोस्तुभं<sup>5</sup> च जातौ चन्द्रार्कावुडु निकरायते तु हारः ।। 48 ।।

#### किमिति -

मातृका प्रथमप्रकृतिः । धाता हि गगनं (निर्मिमाणः) भगवद्वक्षो विलोक्य तत्सदृशतया निर्मितवान् इत्यर्थः । मुखं कौस्तुभश्च चन्द्रार्को इत्यन्वयः । हारो नक्षत्रसमूहवदाचर-तीति उंडुनिकरायत<sup>7</sup> इति ।। 48 ।।

लोके यन्महद्द्रव्या<sup>1</sup>धिकरणं तन्महद्<sup>2</sup>द्रष्टं सर्वेश्वरे तु तन्न द्रष्टमिति लोकद्रख्या-क्षिप्य स्वयमेव समाधत्ते - अण्डानामिति -

अण्डानां त्वदुदरमामनन्ति सन्तः स्थानं तद्वरद कथं नु कार्श्यमस्य । माहात्म्यः<sup>4</sup> स्वत इह येषु नूनमेषा -मृद्धिः स्यान्महिम<sup>5</sup>करी हीतरेषाम् ।। 49 ।।

ब्रह्माण्डानां त्वदुदरस्थानामधिकरणं यद्यस्मात् कारणात् आमनन्ति सन्तः पौराणिकाः तस्मादनेकमहद्द्रव्याश्रयस्य तस्य कथं कार्श्यं विरुद्धमित्यर्थः । समाघत्ते - येषु पदार्थेषु स्वतो माहात्म्यं महत्त्वं येषां पदार्थानां ऋद्धिः समृद्धिराश्रय<sup>6</sup>महिमकरी महत्वकरी<sup>7</sup> स्यात् । स्वतो<sup>8</sup> माहात्म्यरहितानां सर्वेश्वराधीन माहात्म्यानां<sup>9</sup> इतरेषां ऋद्धि $^{10}$ र्नाश्रय महिमकरी अतोऽचिन्त्यमहिमा सर्वेश्वरो वरप्रद $^{11}$  इति भावः । अत्र पदार्थानां स्वतो माहात्म्यं इत्युक्तिः । नूनं<sup>12</sup> स्वतो माहात्म्यमित्युक्तिर्लोकिकदृष्ट्या

<sup>4.</sup> Md, omits ण in आभरणत्वम् 7. Md, omits त

<sup>5.</sup> P1 & P2 read कौस्तुभश्च 6. Md2 adds जाता

<sup>1.</sup> Md, reads द्रव्यमधिकरणम् 3. Md, reads कार्श्यमास्य

<sup>7.</sup> Md, omits महत्वकरी

<sup>9.</sup> Md, reads अमहत्वानाम्

<sup>11.</sup> Md, reads सर्वेश्वरे and omits वरप्रद

<sup>2.</sup> Md, omits from तन्महद् to अधिकरणम्

<sup>4.</sup> P, & P, read माहात्स्यम् 6. Md, reads आश्रयणम्

<sup>8.</sup> Md omits from स्वतोः to नूनम्

<sup>10.</sup> Md, reads ऋदिना इतरेषाम् आश्रय for ऋदिनश्रिय

<sup>12.</sup> Md reads ज्ञानं for नूनम्

सर्वेश्वरव्यतिरेकेण स्वतः माहात्स्यासम्भवात् । एवं वाऽन्वयः - येषु पदार्थेषु स्वतो माहात्स्यं एषां स्वतो माहात्स्यवतां स्वतो माहात्स्यशून्यानां स्वसम्बन्धीनि ऋद्धिर्मिहिमकरी न<sup>13</sup> स्यादिति स्वतो माहात्स्यवतो भगवदुब्जस्य<sup>14</sup> स्वतो माहात्स्यरहिताना<sup>15</sup>मण्डानां कार्झ्येऽप्यधिकरणत्वं युक्तमिति भावः ।। 49 ।।

सम्प्रति नाभिमावर्तत्वेन तमेवावर्तं पुनः पद्मत्वेन निरूप्य देहकान्तिमपि लक्ष्मीत्वेन निरूप्य तत्पद्मसदृशलक्ष्मी वेश्मतया वर्णयति - दिव्यविग्रहस्य नदीत्वेन रूपण<sup>1</sup>मप्यर्थ-सिद्धम् - सौन्दर्येति -

सौन्दर्यामृतरसवाहवेगजः स्या - दावर्तस्तव किल पद्मनाभनाभिः । तत्पद्मं वरद विभाति कान्तिमय्याः लक्ष्यास्ते सकलवपुर्जुषोऽनुसद्म ।। 50 ।।

सौन्दर्यमेवामृतरसः तस्य वाहः प्रवाहः तस्य वेगज इत्यर्थः । तच्छव्देनावर्तः परामृश्यते । आवर्तशब्दस्य पुल्लिङ्गत्वेऽपि विधेयपद्मविवक्षया नपुंसकलिङ्गत्वम् । तत् पद्मं सत् सकलदेहभाजः कान्तिमय्या लक्ष्म्याः कान्तिस्वरूपाया लक्ष्म्याः सद्म भवनम् अनुसद्मेति पदच्छेदः । आवर्तत्वेन रूपिताया नाभेः पद्मत्वेन रूपणादिदं रूपितरूपकम्। तदुक्तं कविभिः "मुखपङ्कजरङ्गेऽस्मिन् भूलतानर्तकी तव" (काव्यादर्श, 2.93.) इति। अत्र मयट्प्रत्ययः स्वार्थिकः, अथवा तत्पद्मं नाभिस्यं प्रसिद्धं पद्मम् । अत एव पद्मनाभेति सम्बोधनम् । अस्मिन् व्याख्याने रूपितनिरूपणं न विवक्षितम् ।। 50 ।। विलत्रयं दामकृतिकणरेखात्वेन वर्णयति - य इति -

या दामोदर इति नामदा तवासीत् सा दामा किल किणकारिणी बभूव । तन्नूनं वरद! विलत्रयच्छलेन त्वन्मध्यप्रथमविभूषणी<sup>3</sup> बभूव ।। 51 ।।

दाम रज्जुः किणकारिणी नवनीतमोषणे पुनः पुनः बन्धनात् शुष्कानेकव्रणका-रिणी तत्किणकरणच्छलेन व्याजेन प्रथमविभूषणं सहजविभूषणम् ।। 51 ।।

<sup>13.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit न 14. Md<sub>2</sub> reads उदरस्य for उब्जस्य 15. Md<sub>2</sub> omits अण्डानाम्

Md<sub>1</sub> reads वर्णनम्
 Md<sub>1</sub> & My<sub>1</sub> omit प्रवाहः

<sup>3.</sup> Md, reads विभूषणम्

यादृग्बीजाद्युषितभुवि<sup>4</sup> यद्वस्तु हस्तीश! जातं तत् तादृक्षं फलित हि फलं, त्वय्यपीक्षामहे तत् । यस्मादण्डाध्युषित उदरे तावके जायमानं पद्मं पदानन! किल फलत्यण्डषण्डानखण्डान् ।। 52 ।।

याद्रगिति -

यादृशेन यञ्जातीयेन बीजेनाध्युषितायां भुवि यद्वस्त्वङ्कुरादिकं जातं तत् तादृक्षं तजातीयं फलं फलमिति यत् तत् त्वय्यपीक्षामहे तदेव दर्शयति यस्मादिति अखण्डान्। सम्पूर्णान्<sup>2</sup> उदरे जातमित्यधिकरणत्वमात्रं विवक्षितम् "विवक्षातः कारकाणि भवन्ति" (महाभाष्य.) इति न्यायात् । तथाप्यपादाने पर्यवस्यति ।। 52 ।।

तत्त्वनिर्णयं कुर्वन् पुनरपि नाभिपद्मं वर्णयति - अज्ञ इति -

अज्ञे यज्ञेश्वर! किल जने क्वाप्यदर्शा<sup>3</sup>विमर्श विश्वाधीशः कतम इति तन्निर्णयं वर्णयामः । व्यावक्रोशी नृषु समुदिता यानुपाश्रित्य तेऽपि ब्रह्माद्यास्ते वरद! जनितास्तुन्दकन्दारविन्दे ।। 53 ।।

हे यज्ञेश्वर यज्ञस्वामिन् तद्यज्ञस्समाराधितस्सन् तद्यज्ञफलप्रदेति भावः । अज्ञे क्वापि जने विश्वस्वामी विश्वकारणम् । चतुर्वर्गप्रदश्च क इति विचारमदर्शम् दृष्टवा-नासम् । एतदुक्तं भवति - "कारणं तु ध्येयः" (अ.शि.3.) इत्यादिभिर्वाक्यैः कारण-ध्यानान्मोक्षप्राप्तिः श्रुता । तच्च कारणं किमिति जिज्ञासायां "सदेव सोम्येदमग्र आसीत्" (छां. 6.2.1.), "ब्रह्म वा इदमग्र आसीत्" (बृह. 1.4.1.) इत्यादिभिर्वाक्यैः सामान्येन सन्मात्रं प्रज्ञैव कारणतया प्रतिपन्नम् । पुनर्विशेषजिज्ञासायां ''हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे, (तैत्ति.सं.4.2.8.) भूतस्य जातः पतिरेक आसीत्, (तैत्ति.सं.4.1.8.) न सन् न चासच्छिव एव केवलः, (श्वेता.4.18.) इन्द्रो मायाभिः पुरुरूपमीयते" (ऋग्वेद, 47.18.) इत्यादिभिः वाक्यैः तत्त्वं विप्लुतम् । अतः किं तत्त्वमिति । अज्ञे जने विमर्शदर्शमिति समीचीनन्याय-मुखेन श्रुतितात्पर्यनिर्णयक्षमा। वयं तन्निर्णयं वर्णयामः । एतदुक्तं भवति - "एको ह वै नारायण आसीत्, न ब्रह्मा नेमे द्यावापृथिवी'' (महो.1.1.) इत्यादिभिर्वाक्यैः ब्रह्मशिवादि-कृत्स्नवस्तुविलयेन

<sup>4.</sup> Md, reads सि for भुवि

<sup>1.</sup> Md, reads अवीर्णान् 3. P, & P, read क्वाप्यदर्शम्

<sup>2.</sup> My, omits सम् 4. Md<sub>1</sub> omits from एको ..... to वाक्यैड

नारायण स्यैकस्य अवस्थानं श्रुतेः । "विष्णोः सकाशादुद्भृतं जगत् तत्रैव च स्थितम्। स्थितिसंयमकर्तासौ जगतोऽस्य जगञ्च सः" (वि.पु.1.31.) इति उपबृह्मणाञ्च स एव परमकारणं, इन्द्रशिवादिशब्दास्तु रूढिवशात् रूढिपरित्यागेन नारा-यणपरा इति । तिर्हि शिवः परतत्त्वं, चतुर्मुखः पर²तत्त्वमिति पामरप्रसिद्धेः का³ गतिरित्यत्राह - व्यावक्रोशीति । नृषु पामरजनेषु शिवादीन् परतत्त्वमित्याश्रित्य या व्यावक्रोशी परस्परव्यत्ययेनाक्रोशनं तेऽपि ब्रह्माद्यास्ते⁴ तुन्दम् उदरं, तदेव कन्दम्मूलं यस्यारविन्दस्य तिस्मन् त्वद्⁵ जनितानां त्वदवर्ित्यमेव न तु त्वदुत्तरत्वमिति भावः । तथा च श्रुतिः - "अजस्य नाभावध्येकमर्णितं यस्मित्रिदं विश्वं भुवनमधिश्रितं विश्व-कर्माण्यजनिष देव आदित्यगन्धर्वो अभवद् द्वितीयः तृतीयः गपता जनयितौ षधीनम्" (तै.यजु.4.6.2.) इति । तथा भारते - "एतौ द्वौ विवुधश्रेष्ठौ प्रसादक्रोधजौ स्मृतौ। तदा दर्शितपन्थानौ सृष्टिसंहारकारकौ" (महा-शान्ति.350-19.) इति । व्यावक्रोशीति क्रुश आह्वान इति अस्मात् धातोः "कर्मव्यतिहारे णच् िस्त्रियाम्" (अष्टा.3.3.43.) इति णच्यत्यये विहिते ङीपि च कृते रूपम् ।। 53 ।।

मुष्णन् कृष्णः प्रियनिजजनैर्जेय्यहेङ्गवीनं दाम्ना भूम्ना वरद<sup>11</sup>! हि यया<sup>12</sup> त्वं यशोदाकराभ्याम् । वद्धो बद्ध<sup>13</sup>क्षपणकरणीं तां किलाद्यापि मातुः प्रेम्णा गात्राभरणमुदराबन्धनाख्यं विभर्षि ।। 54 ।।

मुष्णन्निति -

उदराबन्धनाख्याभरणमुदरबन्धनदामत्वेन वर्णयति । प्रियैर्निजजनैजस्यः जेतुं शक्यः। क्षस्य जस्यौ शक्यार्थं इति शक्यार्थे जस्यशब्दो निपातितः । भक्तवत्सलेति यावत् । अत एव तव दाम्ना बन्धनमुचितमिति भावः । भूम्नातिशयेन दाम्ना बद्ध इत्यन्वयः । ध्यायतां संसारबन्धक्षपणकरणीं तां दामानमद्यापि अर्चावस्थायामपि मातृवात्सत्येन उदराबन्धना ख्यमुदरबन्धन नामकमुदरबन्धनापदेशकमिति यावत् ।। 54 ।।

# सम्प्रति सौन्दर्यानामा<sup>2</sup>वस्थापन्नं नदीत्वेन रूपयति - सौन्दर्येति -

1. Md, reads नारदाय तस्यैकस्य वस्थानं श्रुतेः

3. Md, reads न for का

5. Md & My, omit त्वत्

7. Md, & Md, omit तृतीयः

9. Md, & Md, omit अस्मात्

11. Md, reads वद for वरद

13. P, & P, read बन्ध

2. Md, & My, reads परम्

4. Md, reads ब्रह्माद्याभे

6. Md, reads त्वदपरत्वमेव

8. Md, & Md, read जनित

10. Md, & Md, read णच्

12. Md, reads यद्वा for यया

<sup>1.</sup> Md, reads बन्धजा

<sup>2.</sup> Md, & Md, read नामावस्थापन्न

सौन्दर्याख्या सरिदुरसि<sup>3</sup> विस्तीर्य मध्यावरुद्धा स्थानात्पत्वाद्विषमगतिजावर्तं गर्ताभनाभिः । प्राप्यप्राप्तप्रथिम<sup>4</sup>जघनं विस्मृता हस्तिनाथ! स्रोतोभेदं भजति भवतः पाददेशापदेशात् ।। 55 ।।

सौन्दर्याख्या सौन्दर्यव्यपदेशा स्थानात्पत्वान्मध्यदेशे अवरुद्धा सती विषमगतिजनि-तावर्तरूपगर्तवद्धासमाननाभिः गर्तः पत्वलं प्राप्तप्रथिमेति जघनविशेषणम् । पादद्वय-प्रदेशव्याजात् ।। 55 ।।

रम्भास्तम्भाः करिवरकराः कारभाः सारभाजो वेषाश्लेषा अपि मरतकस्तम्भमुख्यास्तुलाख्याः । साम्यं सम्यग्वरद<sup>5</sup>! न दधुः सर्वमुर्वोस्त्वदूर्वोः न ह्यैश्वर्यं दधति न तथा यौवनारम्भजृम्भाः ।। 56 ।।

रम्भेति -

सारं प्राशस्त्यं भजतीति सारभाजः । वेषं शोभां श्लिष्यन्ति सम्बध्नन्तीति वेषाश्लेषाः तुलां सादृश्यमाख्यान्तीति तुलाख्याः सादृश्यभाज इति यावत् । एतत्त्रयं चतुर्णां रम्भा-स्तम्भादीनां विशेषणं कारभः करस्य पार्श्वप्रदेशः । तत्सम्बन्धिनः प्रदेशाः करम्भाः अन्वयस्तु - एवं विशेषणविशिष्टं मरतकस्तम्भमुख्या रम्भास्त³म्भादयः उर्वोः पृथ्वोस्त्व-दूर्वोः सर्वं साम्यं न दधुः । अतस्तत्राह - न हीति । ऐश्वरमीश्वरसम्बन्धित्वं सौन्द-र्थेश्वर्यं वा न हि दधित तथा यौवनाऽरम्भजृम्भण यौवनारम्भणानि च न दधतीत्यर्थः। पुनरिप कान्तिं नदीत्वेन रूपित्वा पादद्वयं प्रवाहयुगलत्वेन जानुद्वयम् अर्ध्वभ्रमि त्वेन ककुदि वेन च वर्णयित । अत्रोर्ध्वभ्रमि र्वान्तिः ।। 56 ।।

या ते गात्रे वरद! जिनता कान्तिमय्यापगाभूत् तस्याः स्रोतोयुगल<sup>10</sup>मिह तद्<sup>11</sup> याति पादप्रवादम् । तज्ञातोर्ध्वभ्रमियुगमितो<sup>12</sup>द्धासिनी जानुनी ते स्यादुक्ष्णोर्वा ककुदयुगलं यौवनैश्वर्यनाम्नोः ।। 57 ।।

<sup>3.</sup> Md, shows lacuna for सरिदुरसि 4. Md, reads प्रति for प्रथिम

<sup>5.</sup> Md<sub>2</sub> reads वरदस्दर्थ Md<sub>1</sub> shows lacuna for वर्द and then दगुः 6. Md<sub>2</sub> adds सुवेषम्

<sup>1.</sup> Md, reads करकरम्भः 2. Md, reads कारभाः 3. My, omits स्तम्भ 4. Md, & Md, read सामर्थ्यम् 5. Md, omits from यौवना to नदीत्वेन 6. Md, & Md, reads भूमितत्त्वेन 7. Md, & My, read काकुदत्वेन 8. Md, & Md, read भूमि 9. Md, & Md, read विविध 10. P, & P, read द्वितयम् 11. P, & P, read यद्

<sup>12.</sup> P, & P, read इवोद्धानुनी

येति -

पादप्रवादं पादव्यपदेशं यौवनैश्वर्यनाम्नोः यौवनैश्वर्यव्यपदेशयोः । अत्र सर्वशरीर-व्यापि यौवनमेव गर्वान्मदाच वृषभ<sup>13</sup> युगलत्वेन रूपितम् । मांसलतया जानुद्वयं तत् क्कुदत्वेन अकारान्तोऽपि क्कुदशब्दोऽस्तीति मन्तव्यम् । इह तस्याः कान्तिमय्यापगायाः यत् स्रोतोयुगलं तत् पादप्रवादं याती । त्यन्वयः । स्वयं परिमलं बहलं कण्टिकतनालं कमलयुगलं यदि करिगिरिशिखरं<sup>2</sup> स्वतोऽधिकपरिमलमाघ्रातुं अधोमुखी भवेत् तदा तादृशकमलत्वेनाङ्घ्रियुगलं, तन्नालत्वेन च जङ्घाद्वयं स्यादिति वर्णयति ।। 57 ।।

प्रेम्णाघातुं करिगिरिशिरोऽधोमुखीभावभाजो -रङ्घिद्वन्द्वाह्वयकमलयोर्दण्डकाण्डायमाने । अद्रिस्पर्शोद्भवसुखत उत्कण्ठके रोमहर्षात् द्रपूर्दृष्टिर्वरद! किमलं लिङ्घतुं जिङ्घके ते ।। 58 ।।

प्रेम्णेति -

अधोमुखीभाव<sup>3</sup>मधोमुखीभवनं, अङ्घ्रीति अङ्घ्रिद्वन्द्वव्यपदेशकरण<sup>4</sup>योरित्यर्थः। अन्वयस्तु - हे वरद एतादृशोः कमलयोः दण्डकाण्डयमाने अद्रिस्पर्शोद्भवसुखतो रोमह-र्षादुत्कण्ठके जङ्घे<sup>5</sup> अतिक्रान्तुं द्रष्टुः पुरुषस्य दृष्टिरलं किं समर्थं<sup>6</sup> किं न समर्थमित्यर्थः ।। 58 ।।

दहरादिस्थानेषु भवतः<sup>7</sup> किं वा प्रियतममिति प्रश्नमुखेन पादाम्बुजं<sup>8</sup> वर्णयति -भक्तानामिति -

भक्तानां यद्वपुषि दहरं पण्डितं पुण्डरीकं यच्चाम्लानं वरद सतताध्यासनादासनाब्जम् । आम्नायानां यदिप च शिरो यश्च मूर्धा शठारे -र्हस्त्यद्रेवा िकमित सुखदं तेषु पादाब्जयोस्ते ।। 59 ।।

''दह्रं विपाप्मं परवेश्मभूतं यत् पुण्डरीकं पुरमध्यसंस्थम् । तत्रापि दह्रं गगनं विशोकस्तस्मिन् यदन्तस्तदुपासितव्यम्" (महा. 8.13.) इति श्रुतिप्रसिद्धं पुण्डरीकम्।

<sup>13.</sup> Md, reads वृषौ

<sup>1.</sup> Md, reads इयात्

<sup>2.</sup> My, & Md, read शिरम्

Md<sub>2</sub> reads एव for भावम्

<sup>4.</sup> Md, & Md2 read कमलयोः 5. My, reads लङ्घित

<sup>6.</sup> Md, reads असमर्थम्

<sup>7.</sup> Md, reads भगवतः

<sup>8.</sup> My, reads अब्जम्

श्रुत्यर्थस्तु दह्रं दभ्रमल्पं $^{
m I}$  पापरहितं भगवदुपासनस्थानतया परवेश्मभूतं शरीरमध्यं $^{
m 2}$ प्रतिष्ठितं यद्धृदयपुण्डरीकं तत्र पुण्डरीके विशोकं शोकमोहादिरहितं गगनमाकाशं<sup>3</sup> ब्रह्मस्वरूपमिति यावत् । तस्मिन् स्वरूपे यदन्तः कल्याणगुणजातं तदुपासितव्यमिति पण्डितं परिशुद्धं विकसितमिति वा पडिपिडिसङ्घात इति धातोः पण्डितशब्दव्युत्पत्तिः संहत मिति मुख्यार्थस्त्वयुक्तः । दहरं दभ्र मल्पं सततनिवासात् अम्लानं म्लानिरहितं विकसितमिति यावत् । विमलादष्टशक्त्यधिष्ठिताष्टदलं सकर्णिकं<sup>7</sup> यच्चासनपद्मं यद्यपि सतताध्यासनं लोके म्लानिनिमित्तं तथापि भगवत्पादाब्जयोरत्यन्त<sup>8</sup>सुकुमारतया विकासनिमित्तत्वं यच वेदान्तशिरः इमिडोपनिषत्प्रवर्तकस्य प्रपन्नजनकूटस्थस्य शठको-पमुनेः यश्च मूर्ध्ना यश्च हस्त्यद्रेर्वा मूर्धा तेषु मध्ये ते पादाब्जयोः किमतिसुखदम् 10 11 59 11

सम्प्रति दिव्यविग्रहकान्तिं सिन्धुत्वेन निरूप्य पदाङ्गुलीः प्रान्ततरङ्गपङ्क्ति<sup>11</sup>त्वेन निरूप्य चन्द्रस्य<sup>12</sup> तत्र प्रतिफलनमुत्प्रेक्ष्य नानात्मना प्रतिफलितस्यैव तस्य नखपङ्क्तित्व-मुत्प्रेक्षते - पद्यास्विति -

पद्यास्वद्याङ्गुलिषु वरद! प्रान्ततः कान्तिसिन्धो -र्वीचीवीथीविभवमुभयीष्वम्भसो लम्भितास । विन्दन्निन्दुः प्रतिफलनजां सम्पदं किं पदं ते छायाच्छद्मा नखविततितां लुम्बितः शुम्भितः सन्<sup>2</sup> ।। 60 ।।

हे वरद! अद्य कान्तिसिन्धो अम्भसां<sup>3</sup> प्रान्त<sup>4</sup>देशे वीचिवीथिविभवं तरङ्गपङ्क्तिवैभवं लम्भितासु प्रापितासु पद्यासु पदसम्बन्धिनीषु "शरीरावयवाद्यतु" (अष्टा.5.1.6.) इति यत्प्रत्ययः । उभयीषु उभयविधासु अङ्गुलीषु प्रतिफलनजां सम्पदं विन्दन् प्राप्नुवन् इन्दुः तत एव छायाच्छद्मा प्रतिफलनव्याजतः शुम्भितः सन्<sup>6</sup> शुभि शुम्भि<sup>7</sup> शोभार्थ इति धातुः। ते पदनखविततिनां लम्भितः किम् । किं लम्भित इति णिजन्ततया द्विकर्मकः पद<sup>8</sup>योर्नखविततित्वं प्रापित इत्यर्थः ।। 60 ।।

| 1. My, omits दभ्रम्      | 2. Md, & My, read मध्ये | 3. Md <sub>1</sub> & Md <sub>2</sub> read आकाशो |
|--------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------|
| 4. Md, read पाण्डितम्    | 5. Md, & My, read स एता | मिति 6. Md, reads दण्डम्                        |
| 7. My, reads सङ्घीर्णकम् | 8. My, adds शिशिर       | 9. My, omits शिर                                |
| 10.Md, reads सुखदी       | 11. My, omits पङ्क्ति   | 12. Md, reads वज्रस्य                           |

<sup>1.</sup> P, & P, read लम्भितः

<sup>3.</sup> Md, shows lacuna for अम्भ

<sup>5.</sup> Md, omits नी

<sup>7.</sup> Md & Md read शुभ शुम्भ शोभनार्थ

<sup>2.</sup> Md, reads सः

<sup>4.</sup> Md, adds प्र

<sup>6.</sup> Md, adds शोभितः सन्

<sup>8.</sup> Md, reads पद

शम्भोरम्भोरुहमुखसखा सन् सहाङ्कः शशाङ्कः कुर्वन् सेवां वरद विकलो वृत्त<sup>9</sup>हीनः सुवक्रः । त्वत्पादाञ्जप्रियमखनखच्छद्मनाश्रित्य नित्यं सद्वृत्तोऽभूत् स तु दशगुणः पुष्कलो निष्कलङ्कः ।। 61 ।।

### शम्भोरिति -

हे अम्भोरुहमुख हे प्रियसख10मख शशाङ्कः शम्भोः सखा सन् सेवां कुर्वन् शशाङ्क कलङ्कसहित विकलो विगतकलः वृत्त<sup>11</sup>हीनः आचारहीनः सुवक्रः वक्राकृतिः शठिचत्तो वा आसीत् । स तु पश्चात् पादाब्जे 12 नखव्याजेनाश्चित्य निष्कलङ्कः पुष्कलः 13 परिपूर्णं सद्वृत्तः सदाचारः दशगुणपूर्वा<sup>14</sup>चारादशगुणः शाठ्यादिदोषरहितो वा आसीत् । अयमत्र ध्वनिः । अपकृष्टसेवया अपकर्षप्राप्तिः उत्कृष्टसेवया उत्कर्षप्राप्तिः इति । 161 । ।

त्वत्पादाब्जे प्रजाता सुरसरिदभवत् प्राक् चतुर्धा ततस्ता स्वेकां धत्ते ध्रवः सा त्रिभुवनमपुनात् त्रीन् पथो भावयन्ती । तत्रैका खं व्रजन्ती शिवयति तु शिवं सा पुनः सप्तधाभूत् तास्वेका गां पुनाना वरद सगरजस्वर्गसर्गं चकार 11 62 11

त्वदिति -

त्रैविक्रमावसरे<sup>।</sup> सत्यलोकपर्यन्तं भगवत्पादपद्मं प्रसारितम् । तदानीं चतुर्मुखः स्वयमर्चनार्थं तत्प्रक्षालयामास । तत् सलिलं तदानीं विष्णुपदी सुरसरिदिति प्रसिद्धम्। चतुर्धा विभक्तम् चत्वारि स्रोतांस्यभवत्<sup>2</sup> तदुक्तं श्रीविष्णुपुराणे - ''जगतः पावनार्थाय सा प्रयाता चतुर्दिशम्<sup>3</sup> । सीता चालकनन्दा च चक्षुर्भद्रा च वै क्रमान्'' (वि.पु. (2.2.33) इति । सिता चक्षुर्भद्रा च ध्रुवमण्डलम $^5$ प्राप्यैव मेरोः पूर्वपश्चिमोत्तरभागेषु प्रमृता-स्तत्तदर्णवान् प्रविशन्ति । अलकनन्दा तु ध्रुवमण्डलमाप्लावयन्ती मेरोर्दक्षिणभागे प्रसृता त्रेधा विभक्ताभूत्। तत्रैका स्वर्लोकं व्रजन्ती मन्दाकिनी अभूत्। अपरा<sup>7</sup> तु पातालं व्रजन्ती सगरपुत्रान् भोगवत्यभूत्। भुवं पतन्तीं तृतीयामन्तरिक्ष एव शिवः शिरसा दधार । तदुक्तं विष्णुपुराणे - ''भेदं चालकनन्दाख्यं यस्याः शर्वोऽपि 9. P, & P, read वृत्ति 10. Md, & Md, omit सख

<sup>11.</sup> My, reads वृत्तिहीनः

<sup>12.</sup> My adds त्वद् 14. Md reads पूर्वाकारात् 13. Md, reads निष्कलं and omits पुष्कलः

<sup>1.</sup> Md, reads अवतारे 4. Md, adds तत्र

<sup>2.</sup> Md<sub>1</sub> reads असम्भवन् 3. My<sub>1</sub> reads चतुर्दिशः 5. Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read प्राप्यैव 6. Md<sub>3</sub> rea

<sup>7.</sup> Md, reads अपारा

<sup>6.</sup> Md, reads स्वर्ग

दक्षिणम् । दधार शिरसा प्रीत्या वर्षाणामधिकं शतम्" (वि.पु.) इति । सा चालकनन्दा च पुनः सप्तधा विभक्ताभूत् । तत्रैका तपःप्रभावसन्तोषितजीवेन भगीरथेन भारतवर्णं प्रत्यानीता सागरं ख्रजन्ती सगरपुत्रान् किपलमुनिक्रोधा निद्यधानुत्तारयामास । एतत्तु श्रीरामायणे बालकाण्डे प्रसिद्धम् । "अनेन तोषितश्चाभूदत्यर्थं रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां हरो विन्दुसरः प्रति ।। तस्यां विसृज्यमानायां सप्तस्रोतांसि जित्तरे । शङ्खिनी पावनी चैव निलनी च तथापरा। ताः प्रतीचीं दिशं जग्मुः तिस्रो गङ्गा शुभोदकाः । चक्षुषी चैव सीता च वसु अधेव महानी । तिस्रश्चेता विशं जग्मुः प्रतीचीं तु शुभोदकाः । सप्तमी चान्वगात् तासां भगीरथमथो धुवम् जित्रो (रा.बाल. 43.10,11,12,13) इति । तत्सर्वमनुसन्धत्ते - प्राक् प्रथममेकां धत्ते । धुव इति धुवमण्डल प्रसृतेत्यर्थः । त्रीन् पथः स्वर्गभूमिपातालान् भवयन्ती प्राप्तवती शिवं मङ्गलं करोति इत्यर्थः । "तत्क-रोति तदाच छे" (वार्तिक 1018 under सूत्र 516) इति णिच्यत्यये कृते लटि रूपम् । स्वर्गसर्गं सृष्टं प्राप्तिमिति यावत् ।। 62 ।।

इत्थं वरदराजमापादचूडमभिष्ठुत्य सविभूतिकस्य तस्य संश्रितजनप्राप्यत्वमनुस-न्धत्ते - परिजनेति -

परिजनपरिवर्हा भूषणान्यायुधानि
प्रवरगुणगणाश्च ज्ञानशक्त्यादयस्ते ।
परमपदमथाण्डान्यात्मदेहस्तथात्मा
वरदसकलमेतत् संश्रितार्थं चकर्थ ।। 63 ।।

अनन्तगरुडविष्वक्सेनादयः परिजनाः परिवर्हाः परिच्छदाश्छत्रचामरादयः "तिहिष्णोः परमं पदम्" (ना.उप. 9.22., सुबाल. 6.) इति श्रुतिप्रसिद्धं परमपदम्। अथशब्दो वाक्यान्तरोपक्रमे । अण्डानि ब्रह्माण्डानि आत्मदेहो दिव्यमङ्गलविग्रहः, आत्मा दिव्या-त्म³स्वरूपं एतत्सर्वं संश्रितशेषभूतं चकर्यं कृतवानासीः । करोतेर्लिट लङ् मध्यम-पुरुषकवचनम्। सकलमेतदिति । "नपुंसकमनपुंसकेनैकवच्चान्यतरस्याम्" (अष्टा.1.2.69.) इति एकवद्भावादेकवचनं नपुंसकत्वं च ।। 63 ।।

<sup>8.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> read शिवेन 10. Md, reads स्रोता विजज्ञिरे

<sup>12.</sup> Md, reads गङ्गा शिवजलां शुभाम्

<sup>14.</sup> My, reads चेत्वेता

<sup>1.</sup> My, reads मण्डलेन

<sup>9.</sup> My, reads कोप for क्रोध

<sup>11.</sup> Md, & My, read ह्नादिनी

<sup>13.</sup> Md & Md read सिन्धुश्चैव for वसु

<sup>15.</sup> Md reads नृपमिति

<sup>2.</sup> My, reads प्रापयन्ती

<sup>3.</sup> My, omits आत्म

इत्थं प्राप्यप्रापकदशापन्नं पर्वव्यहार्चावताररूपं परं ब्रह्मानुसन्धाय सम्प्रति राम-कृष्णादिविभवावस्थं दयाक्षान्तिसौशील्यादिगुणयोगात् प्रापकमात्रभूतं ब्रह्मानुसन्धत्ते सम-नन्तरश्लोकैः - अनाप्तमिति -

अनाप्तं ह्याप्तव्यं न तव किञ्चिद् वरद ते जगञ्जन्मस्थेमप्रलयविधयो धीविलसितम् । तथापि क्षोदीयः सुरनरकुलेष्वाश्रितजनान् समाक्षेप्टुं पेप्टुं तदसुखकृतां चावतरसि ।। 64 ।।

अवतारात्पूर्वमनाप्तमवतारेणाप्तव्यं किञ्चिदिप तव श्रेयो नास्तीत्यर्थः । तदुक्तं गीतायाम् - "न मे पार्थास्ति कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु किञ्चन । नानवाप्तमवाप्तव्यं वर्त एव तु कर्मणि" (भ.गी. 3.22.) इति । कुतस्तत्राह - जगिदित । सृष्ट्यादिप्रकारस्तव सङ्कल्पविलास इत्यर्थः । तथापीति । अवाप्तसमस्तकामत्वे सत्यपीत्यर्थः । क्षोदीयः धुद्रतरं "स्थूलदूरयुवह्रस्वक्षिप्रक्षुद्राणां यणादि परं पूर्वस्य च गुण" (अष्टा.6.4.156.) इति धुद्रशब्दात् क्षोदीयश्यब्दोत्पत्तिः । आश्रितजनान् त्वद्दर्शना । लापादिकमन्तरेणात्मधारणं कर्तुं अशक्नुवानान् त्व³ित्तत्तान् त्वद्रतप्राणान् प्राणिमात्रान् समाश्लेष्टुं स्नेहपूर्वं परिचेदितुं परित्रातुमिति यावत् । तदसुखकृतां समाश्रितजनापकारिणां पेष्टुं चूर्णयितुं तदसुखकृता-मिति । "जासिनिप्रहणनाटक्राथिषां हिंसायामि" (अष्टा.2.3.56.) इति द्वितीयार्थे षष्ठी । तदुक्तं - "परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापना-र्थाय सम्भवामि युगे युगे" (भ.गी. 4.8.) इति ।। 64 ।।

साधुपरित्राणवदसदनु<sup>5</sup>शासनं न प्रधानप्रयोजनं किं तु साधुपरित्राणमेव । तच सर्वज्ञत्वसर्वशक्तित्वपरत्वापरत्वाद्यभिभवेन केवलसौशील्य<sup>6</sup>सौलभ्याभिनिवेशेन प्रयुक्त-मित्यनुसन्धत्ते - विवेकेति -

विवेकधियमेकतो ह्यभिनिवेशलेशो हरे<sup>7</sup> - र्महत्त्वभिनिवेशनं किमुत तन्महिम्नस्तव । अहो विसदृशे जगत्यवततर्थ पार्थादिकं

ि निजं जनमुदञ्चयन् वरद तं समाश्लेषुकः<sup>8</sup> ।। 65 ।।

<sup>4.</sup> My, omits पर

<sup>1.</sup> Md, adds स्पर्शन

<sup>3.</sup> Md reads क्वचित्तान्

<sup>5.</sup> Md reads असाधुशासनम्

<sup>7.</sup> P1 & P2 read हरेत्

<sup>2.</sup> Md reads अशक्नुवानः

<sup>4.</sup> My omits तदुक्तम्

<sup>6.</sup> Md<sub>2</sub> adds वात्सल्य

<sup>8.</sup> P, & P, read समाश्लेपकः

लोके यस्य कस्यचिदेकस्मिन् वस्तुनि अभिनिवेशलेशो रागद्वेषमूल आग्रहो विवेकधियमिदं युक्तमिदम् अयुक्तमिदं कार्यमिदमकार्यमिति विवेकज्ञानमप विहेत् ।
मदभि-निवेशस्तु किमुत किमु वक्तव्यमपहरेदेवेत्यर्थः । तथा हीत्याह - अहो
इत्यादिना । तत्तस्मात् कारणात् तव महिम्नो माहात्म्यस्य "मया ततिमदं सर्वं जगदव्यक्तमूर्तिना । मत्स्थानि सर्वभूतानि न चाहं तेष्ववस्थितः । न च मत्स्थानि सर्वभूतानि पश्य मे योग-मैश्वरम्" (भ.गी. 9.4,5) इत्यादिभिः प्रसिद्धवैभवस्य विसदृशविलक्षणेऽत्यन्तिकृष्टे जगति पार्थादिकमर्जुनमक्रूरमालाकार युधिष्ठिरादिकं निजं जनं कृत्वा उद्यान्यन् उत्कृष्टान् कुर्वन् तं जनं समाक्ष्लेषुकः परिचयं कुर्वन् अवततर्य अवतीर्णवानासीः । तं समाक्ष्लेषुकः परिचयं कुर्वन् अवततर्य अवतीर्णवानासीः । तं समाक्ष्ले-षुक इति । अकेनो भिविष्यदाधमर्ण्ययोः " (अष्टा.2.3.70.) इति षष्ट्याः प्रतिषेधः । तवाश्रितजनाभिनिवेश एतादृश इति भावः । "चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन। आर्तो जिज्ञासुर्यार्थी ज्ञानी च भरतर्षभ ।। उदाराः सर्व एवैते ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम्" (भ.गी.7.16.18) इत्यादिभिः प्रसिद्धभक्तजनपरित्राणार्थं सौशील्यवात्सल्यादिप्रयुक्तं त्वद-वतरणमस्तु। केवलमुदासीनजनपरित्राणे किं प्रयोजन मिति पृच्छित ।। 65 ।।

संश्लेषे भजतां त्वरापरवशः कालेन संशोध्यता -नानीय स्वपदे स्वसङ्गमकृतं सोढुं विलम्बं वत । अक्षाम्यन् क्षमिणां वरो वरद सन्नत्रावतीर्णो भवेः किं नाम त्वमसंश्रितेषु वितरन् वेषं वृणीषे तु तान् ।। 66 ।।

संश्लेषेति -

हे वरद भजतां भक्तानां संश्लेषे प्राप्तिविषये त्वरापरवशः सन् कालक्रमेण तान् संशोध्य भक्त्युत्पत्तिविरोधिप्राचीनपापिनरसनेन शुद्धान् कृत्वा । तदुक्तं - ''तेषामेवा- नुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः । नाशयाम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्वत'' (भ.गी. 10.11.) इति पुनरिप कालक्रमेण स्वपदे अप्राकृते नित्यमुक्तार्हे पुनरावृत्तिशून्ये स्वस्थाने आनीय स्वसङ्गमकृतम् इत्थं स्वनित्यसंश्लेषे कर्तव्ये तत्कृतं तत्प्रयुक्तं विलम्बं क्षिणां वरः सन्निप अक्षाम्यन् असहमानः अत्र संसारमण्डले अवतीर्णो भवेः । केवलभिक्ति प्रभावादेव परमपदप्राप्तौ तत्परिपाकस्य चिरकालापेक्षणं मध्ये

|       | Units   | अथुपतामदम्  |
|-------|---------|-------------|
| 1 Md  | 8. Md   | omits इत्वा |
| AVIU, | or INIO | OMIC अत्वा  |

9 Md omita are

<sup>3.</sup> Md & My omitतम्

<sup>5.</sup> Md & Md read प्रयोजक

<sup>7.</sup> Md reads संक्लेपेणेत्युत्पत्ति

<sup>10.</sup> Md<sub>1</sub> reads अपरेत्

Md, reads आसीत्
 Md, reads अनेको भविष्यता

<sup>6.</sup> Md shows lacuna for कृणीये चु

<sup>8.</sup> My, adds भाव after भिक्त Md, reads प्रताप for प्रभाव

विव्रसम्भवेऽनेकजन्मापेक्षणाच्च त्वद्द-र्शनालाभा विभिरचिरेण प्रापणार्थं त्वदवतारो युक्तः। अतस्ते त्वदाश्रिता इति भावः। भवेरित्यधीष्टे लिङ् । अधीष्टः सत्कारपूर्वको व्यापारः । किं तु त्वमसंश्रितेष्वभक्तेषु त्वदवतार समकालवर्तिषु साक्षात् परम्परया वा त्वत्संसर्गवत्यु स्त्री पूरेषेषु स्थावरजङ्ग-मेषु वा वेषं सुवेषमाभिरूप्यं वितरन् प्रतिपादयन् तान् स्वयमेव वृणीषे किन्नाम? अत्र किन्निमित्तं भवतो निरङ्कुशस्वातन्त्रचं वा आकिस्मिक कृपा वा साक्षात् परम्परया संसर्गो वा यत्कि ज्वद्व्याजमात्रं वा अज्ञातसृकृतं वा निमित्तमिति त्वमेव जानीषे, वयं तु न जानीम इति भावः । मुखं व्यादाय स्विपति नेन्ने निमील्य हसतीत्युपसङ्ख्यानम् । अपूर्व कालत्वादिति कालव्यति त्ययेन त्यप्प्रत्ययः। अवतीर्णो भूत्वा स्वपदम् आनयसि व्यादात् इतिवत् ।। 66 ।।

इत्थमवतारे बहुलाभमभिधायानवतारे बहुहानिमाह - वरदेति -

वरद यदि न भुव्यवातिरिष्यः श्रुतिविहितास्त्वदु<sup>11</sup>पासनार्चनाद्याः । करणपथिवदूरगे सित त्विय<sup>12</sup> अविषयतानिकृताः किलाभिवष्यन् ।। 67 ।।

ळहे वरद! भुवि यदि रामकृष्णादिरूपेणार्चारूपेण च नावातिरष्यः तदा परव्यूहान्त-र्यामिरूपेणावस्थिते त्विय कर्मज्ञानेन्द्रियागोचरे सित त्वां विषयीकृत्य प्रवृत्ता श्रुतिस्मृतीति हासपुराणश्रीपाञ्चरात्र<sup>13</sup>वैखानसशास्त्रविहितास्त्वदुपासनार्चनप्रणामप्रदक्षिणाद्याः अविष-यत्या निर्विषयतया निराश्रयतया निराकृता निरर्था अभविष्यन्निति । अत्र श्रुतिपदं स्मृत्यादीनामप्युपलक्षणम् । यद्यपि परव्यूहान्तर्यामि उपासनं श्रुतिविहितं तथापि सुकरं सुलभं च न भवतीति भावः ।। 67 ।।

स्वपराधसिंहणुरिप भगवान् भागवतापराधं न सह त इति भक्तवत्सलं नृसिंहावतार-मिभिष्टौति - यदिति -

# यदपराध<sup>2</sup>सहस्रम् अजस्रजं

# त्विय शरण्य हिरण्य उपावहत्

- 1. Md, reads त्वदर्शनस्पर्शनालापादिभिः
- 3. Md & My omit त्वदवतार समकालवर्तिपु
- 5. Md, omits नि in निरङ्कुश
- 7. Md, reads स्म ल ए सती for नेत्रे निमील्य इसति
- 9. Md reads व्यतित्वयेन
- स्वपदं आनयसि
- 12. Md, shows lacuna for सति त्विय

- 2. My, & Md, read यतस्ते
- 4. My reads स्त्रीपु पुरुपेषु
- 6. Md<sub>1</sub> reads पापा for कृपा
- 8. Md, & Md, omit अ
- 10. Md, reads स्विपत्वा for अवतीर्णो भूत्वा
- 11. Md shows lacuna for स्वदुपा
- 13. Md, adds श्री

- 1. Md & My read तदेवम्
- 2. Md, shows lacuna for यदपराध and अजस्रजम्

#### वरद तेन चिरं त्वमविक्रियो विकृतिमर्भकनिर्भजनादगाः ।। 68 ।।

त्विय विषये अजस्रजं निरन्तरजमुपावहत् अवहत्<sup>3</sup> अर्भकजनात् बाल्यावस्थ<sup>4</sup> व्याजा-त्तन्निराकरणात् विकृतिं वधपर्यन्ताम् ।। 68 ।।

भक्तिप्रपत्तिनिरपेक्षमेव स्थावरजङ्गमसाधारण्येन स्वपदप्रापकं श्रीरामावतारं सप्र-श्रयं<sup>5</sup>चानुसन्धत्ते - त्वामिति -

त्वामामनन्ति कवयः करुणामृताब्धे ज्ञानक्रियाभजनलभ्यमलभ्यमन्यैः। एतेषु केन वरदोत्तरकोसलस्थ पूर्वं सदूर्वमभजन्त हि जन्तवस्त्वाम् ।। 69 ।।

कवयः प्रत्यक्षादिप्रमाणपथातिक्रान्तलौकिकोपायोपेयस्वरूपदर्शिनः पराशरादयः त्वां कर्मयोगज्ञानयोग<sup>7</sup>लभ्यं तथा प्रपत्तिलभ्यमित्ययमपि इति हृदयं<sup>8</sup> अन्यैः उपायान्तरैः केवलकर्मयोगज्ञानयोग<sup>9</sup>भक्तियोग ज्योतिष्ठोमादिभिঃ एतेषु केनोपायेन उपायेषु पूर्वं श्रीरामावतारोपसंहारसमय उत्तरकोसलवासिनः कर्मयोगज्ञानयोगाद्यनधिकारिणः प्रा-णिनः सदूर्वां दूर्वासहितं दूर्वेत्यन्तः संज्ञकानां वृक्षादीनामप्युपलक्षणम्। अभजन्त आप्रु-वन्2 । अत्र चिरकालपरिचितैः तैः विश्लेषासहत्वं मार्दवं वा निमित्तं स्वविषयवासो वा अन्यत् किञचिद्वा न जानीमः । त्वमेव जानीष इति भावः । अयमेवार्थः - किं नाम त्वमसंश्रितेषु इति<sup>4</sup> अत्र सर्वावतारसाधारणतया पूर्वमप्यनुसंहितः यद्यपि कर्मयोग-ज्ञानयोगयोर्भक्त्यङ्गत्वमेव न पृथगुपायत्वं तथापि पृथक्परिगणनं कैवत्यं प्रति<sup>5</sup> उपाय-त्वविवक्षया वा भक्त्यङ्गेषु प्रधानाङ्गत्वविवक्षया वेति मन्तव्यम् ।। ६९ ।।

सम्प्रति सौलभ्यवात्सल्प्रयुक्तं श्रीकृष्णावतारं प्रश्नपूर्वकमनुसन्धत्ते - भजस्त्विति -

भजत्सु वात्सल्यवशात् समुत्सुकः प्रकाममत्रावतरेर्वरप्रदः भवेश्च तेषां सुलभोऽथ किन्निदं

यदङ्गदाम्ना नियतः पुराऽरुदः ।। 70 ।।

<sup>3.</sup> Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit अवहत् 4. Md<sub>1</sub> reads बालावस्थप्रसाद My<sub>1</sub> reads प्रह्लाद for प्रसाद 5. My<sub>1</sub> adds सविस्मयम् 6. Md<sub>2</sub>, P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read कोसलस्थाः 7. Md<sub>2</sub> adds भक्तियोग 8. Md<sub>1</sub> omits इति हृदयं अन्यैः 9. Md<sub>2</sub> omits इति हृदयं अन्यैः

<sup>9.</sup> Md omits from भक्तियोग to वाद्यनाद्य

<sup>4.</sup>My, & Md, omitइति 1. Md, reads सर्वदूर्वा 2. Md<sub>1</sub> reads प्राप्नत् 3. Md<sub>1</sub> omits किं नाम 5. Md, reads कैन्त्यप्रत्यवाय

भजत्मु विषये वात्सत्यवशात् समुत्पुक<sup>6</sup>स्तद्विश्लेष समुत्पुकस्तद्विश्लेषासहहिष्णु<sup>7</sup>स्सन् अत्र संसारमण्डले काममवतरेः तेषां दौत्यसारथ्यादिषु सुलभश्च भवेः। अथेति प्रश्नो-पक्रमे । हे अङ्ग! पुरा यशोदया दाम्ना नियतो नियन्त्रितः । स्वयं तन्मोचनश्क्तोऽिष तस्यास्त्वियि कृपां जनियतुं अरुद इति यत् इदं किन्नु? इत्थं सार्वज्ञं सर्वशक्तिं तिरोधाय एतादृशमनुष्यं समानधर्मत्वेऽत्यन्तमातृपारतन्त्रये च निमित्तं त्वमेव जानीषे इति भावः ।। 70 ।।

सम्प्रति मनुष्यवेषक क्वचिद् रामकृष्णाद्यवतारादिप प्रकर्षित सर्वेश्वररूपं श्रीनृ-सिंहावतारमादरातिशयेन पुनरनुसन्धत्ते - नरसिंहेति -

नरसिंहतनुरगौणी समसमय<sup>1</sup>
समुद्भवश्च भक्तिगरः ।
स्तम्भे च सम्भवस्ते
पिशुनयति परेशतां वरद ।। 71 ।।

अगौणी मुख्या सत्त्वादिगुणैरपिरणता वा<sup>2</sup> शुद्धसत्वमयीति यावत् । सर्वत्रास्तीति प्रह्लाद<sup>3</sup>वचसः समानक्षणप्रादुर्भावः। कुत्रचिदप्यंदृष्टः स्तम्भेप्रादुर्भावश्च । एतत्त्रयं सर्वे-श्वरत्वं सूचयतीत्यर्थः । इत्यमुपेयोपायावस्यं ब्रह्मानुसंहितं तदवस्थोपयुक्ताश्च गुणा-नुसंहिताः ।। 71 ।।

इतः परं विरोधिरूपं स्वदोषं तापत्रयातुरं प्राप्तुः⁴ स्वरूपं चानुसन्धत्ते - तापत्रयीति -

तापत्रयीमय<sup>5</sup> दवानलदह्यमानं मुह्यन्तमन्तमवयन्<sup>6</sup> तमनन्त नैव । स्थातुं प्रयातुमुपयातुमनीशमीश! हस्तीश दृष्ट्यमृतवृष्टि<sup>7</sup>भिराभजेथाः ।। 72 ।।

आध्यात्मिकाधिभौतिकाधिदैविकदुःखत्रय प्राचुर्यरूपेण दावानलेन दद्यमानं, मुह्यन्तं मोहोपेतं अनन्त<sup>8</sup>दुःखपारं नैवापयन्तमप्राप्नुवन्तं विधिवशाद्यत्र स्थातुमनन्ततापत्रयातुरः तत्रैव स्थातुं तापत्रयशून्यं स्थानानन्तरं प्रयातुं गन्तुं पुनरिप तत्स्थानं प्राप्तुमनीशमसमर्थं मां हे हस्तीश अमृतवृष्टिभिः कृपा<sup>9</sup>वलोकनामृतवृष्टिभिः<sup>10</sup> आभजेथाः अभिमुखमा-

- 6. Md, omits समुत्सुकस्तद्विश्लेष
- 7. Md, & My, read असहस्सन्
- 8. My omits तस्यास्त्वयि कृपां जनयितुम्
- 9. My reads इदम्
- Md<sub>1</sub> shows lacuna for समसमयसमुद्धवक्च भक्त
   My, adds भक्त
- 2. My, omits वा 4. Md, reads प्राप्तृ

5. Md reads मिय

6. Md, reads मुद्धान्तवेयं तमनन्त

7. Md, reads gre

8. My omits from here till verse 77

9. Md, reads कृपया

10. Md2 reads वर्षेः

गच्छेः । यथा दावानलपरीतं स्थातुं प्रयातुमुपयातुमशक्तं मृगं मेघोऽभिवर्षति तथेति ध्वन्यते ।। 72 ।।

नानाविरुद्धविदिशासु दिशासु चाहो । वन्ध्यैमनोरथशतैर्युगपि्दकृष्टेः । त्वत्पादयोरनुदितस्पृह एव² सोऽहं न स्वस्ति हस्तिगिरिनाथ! निशामयामि ।। 73 ।।

नानेति -

अत्र दिशाशब्देन मनोरथविषविषयाः शब्दादयो विवक्षिताः । नानाविधासु विरुद्धासु विपरीतफलासु श्रुतिस्मृतिविरुद्धासु वा । अत एव विदिशासु विपरीतशब्दादिविषयेषु दिशासु अविरुद्धशब्दादिविषयेषु च वन्ध्यैः अवश्रुलिमंनोरथैर्युगपदाकृष्टः । अत एव त्वत्पादयोः सर्वमनोरथविषययोरनुदिताकाङ्क्षस्तत एव स्वस्ति कुशलं न निशामयामि न पश्यामि ।। 73 ।।

इदं स्वदोषनिवेदनमपि न मनःपूर्वकमतोऽयमपरो दोष इत्याह - है इति -

है निर्भरोऽस्म्यविनयोऽस्मि यतस्त्वदङ्घ्रौ लिप्साम लब्धवित चेतिस दुर्विनीते । दुष्कर्मवर्मपरिकर्मित एष सोऽह -मग्रे वरप्रद! तव प्रलपामि किञ्चित् ।। 74 ।।

है इति विषादे । अव्ययानामनेकार्थत्वात् यतः कारणाद् दुर्विनीते यमनियमादि-भिरविनीते दुष्कृतकवचालङ्कृते चेतसि त्वदङ्ग्रौ इदमेव परं प्राप्यमिति वाञ्छामलब्ध-वति सति एतादृशस्वभावस्सोऽहं सर्वज्ञस्यान्तर्यामिणस्तवाग्ने स्वदोषानुसन्धानं त्वदप्राप्ति-निमित्तदुःखवचनं च मनस्यविद्यमानमपि किञ्चित् त्वामद्याद्य प्रलपामि। अतः कार-णात् एतादृशासत्यवचनान्निर्भयोऽस्म्यविनयोऽस्मि अशिक्षितोऽस्मि यद्यपि भगवद्भाष्य-कारमुखेन शिक्षितोऽपि शिक्षाफलं मयि न दृश्यत इति भावः ।। 74 ।।

अप्राप्तविषये तु दुःखप्राप्तविषये तु मम नास्तीति विषीदति - सव्याधिरिति -

सव्याधिराधिरवितुष्टिरनिष्टयोग -स्वाभीष्टभञ्जनममर्षकरो निकर्षः ।

<sup>1.</sup> Md, lacuna for चाहो वन्ध्यमनोरयशतै

<sup>3.</sup> Md shows lacuna for वन्धेः

<sup>2.</sup> Md, reads एष

<sup>4.</sup> Md, reads त्वामाश्चाद्याम्

## कृन्तन्ति सन्ततिममानि मनो मदीयं हस्तीश न त्वदिभलाषिनिधिप्रहाणिः ।। 75 ।।

आधिर्मनः पीडा, अवितुष्टिश्चिरोपभुक्तेष्वप्यन्नपानादिष्वपर्याप्तता । पुत्रमित्रादि-विश्लेषाद्यनिष्टयोगः स्वाभीष्टभञ्जनं चिर²प्रार्थिताभिमतवस्तुन निकृन्तन्ति यल्लाभात् सर्वदुःखप्रहाणी स्यादिति भावः ।। 75 ।।

भगवदाश्रयणविरोधिनो मानसान् कामक्रोधादीननुसन्धत्ते - विद्वेषेति -

विद्वेषमानमदरागविलोभमोहा -द्याजानभूमिरहमत्र भवे निमज्जन् । निर्द्वन्द्वनित्यनिरवद्यमहागुणं त्वां हस्तीश! कः श्रयितुमीक्षितुमीप्मितुं वा ।। 76 ।।

विद्वेषो मात्सर्यं स्वस्मिन्नुत्कर्षाभिमानो मानम् विषयानुभवजनितश्चित्तविकारो मदः। विषयसृहा रागः । लब्धार्थस्याविनियोगो विलोभः, युक्तायुक्तविषयाज्ञानं मोहः । आदिशब्दात् क्रोधो विविक्षतः । एतेषामाजानभूमिर्जन्मभूमिरिति यावत् । भवस्तंसारः, हे निर्द्वन्द्व सुखदुःखादिशून्य! अनेन बद्धचेतनव्यावृत्तिः । नित्यनिरवद्य । अनेन कादाचित्कावद्यमुक्तचेतनव्यावृत्तिः । महागुणेति । भगवदपेक्षया परिमितनित्यगुणव्या-वृत्तिः । ईिम्तुमिभलषितुं श्रयितुमाश्रयितुं ईिक्षतुं साक्षात्कर्तुम् अहं कः अनर्ह इत्यर्थः ।। 76 ।।

सम्प्रति स्वात्मनि पृथुलविचारसद्भवमनुकूलविचारासद्भावं चानुसन्धत्ते - पुत्रादयेति -

पुत्रादयः कथममी मिय संस्थिते स्युः?

नित्य<sup>3</sup>प्रतिक्रियनिरर्थकचिन्तनेन ।
दूये न तु स्वयमहं भिवतास्मि कीट्ट 
गित्थ्ति हस्तिगिरिनाथ! विमर्शलेशः ।। 77 ।।

मिय संस्थिते मृते सित पुत्रादयः कथं जीविष्यन्ति इति प्रतिकारशून्यवृथाविचारेण दूये परितप्ये अप्रतिक्रियत्वं च स्वस्य मरणात् । किन्तु स्वयमहंसाक्षादहं देहेन्द्रिया-दिविलक्षणोऽहमिति संशको विमर्शलेशः नास्तीति ।। 77 ।।

<sup>1.</sup> Md, reads मानसी पीडा

<sup>2.</sup>  $\mathrm{Md_2}$  omits from चिरप्रार्थित till परमात्मनः in the व्याख्यान of verse 80

<sup>3.</sup> P, & P, read इत्य

सम्प्रति<sup>।</sup> दृष्टानुश्रविकविषयवैतृष्ण्य<sup>2</sup>लक्षणं वैराग्यमपि नास्तीत्यनुसन्धत्ते - (दृष्टा-नुश्रविकविषया ऐहिकामुष्मिकविषयाः) - शम्पाचलमिति -

शम्पाचलं बहुलदुःखमनथहेतु -रत्पीय इत्यपि विमृष्टिषु दृष्टदोषम् । दुर्वासनाद्रढिमतः सुखमिन्द्रियोत्थं हातुं न मे मतिरलं वरदाधिराज ।। 78 ।।

विमृष्टिषु<sup>3</sup> विचारेषु क्रियमाणेषु शम्पाचलमित्याद्याकारेण दृष्टदोषमिन्द्रियोत्थं विष-येन्द्रियसम्प्रयोगजन्यं सुखमनादिविषयानुभवजनितदुर्वासनादाढ्यांत् हातुं मे मितर्नालं न समर्थम् । अतो विषयदोष<sup>4</sup> वैराग्यं नोदेतीति भावः ।। 78 ।।

भगवदपचारादीनां<sup>5</sup> विनाशकरत्वमनुसन्धत्ते - बुद्ध्वेति -

बुद्ध्वा च नो च विहितकरणैर्निषिध्य<sup>6</sup>
संसेवनैस्त्वदपचारशतैरसह्यैः ।
भक्तागसामिप शतैर्भवताप्यगण्यैः
हस्तीश! वाक्तनुमनोजनितैर्हतोऽस्मि ।। 79 ।।

बुद्ध्वा च नो च ज्ञात्वा अज्ञात्वा च भगवति शिशुपालेन कृतोऽपचारो भगवदप-चारः । श्रीवैष्णवविषयापचारो भागवतापचारः श्रीवैष्णवविषयो निर्निमित्तद्वेषोऽसह्या-पचारः । आचार्यापचार इति केचित् । भवता सर्वज्ञेनापीति शेषः ।। 79 ।।

यन्मूलान्मुमुक्षूणां वैदिका<sup>1</sup>पचारप्रवृत्तिः संसारसागरनिस्तरश्च यत् परं च मोक्षं मोक्षशास्त्रं तादृशशेषशेषिभावसम्बन्ध<sup>2</sup>ज्ञानदार्ढ्यं मम नास्तीत्यनुसन्धत्ते - त्वदिति -

त्वद्दास्यमस्य हि मम स्वरसप्रसक्तं
तच्चोरयन्नयमहं किल चस्खलः प्राक् ।
त्वं मामकीनमिति मामभिमन्यसे स्म
हस्तीश! संशमय नस्तमिमं विवादम् ।। 80 ।।

करणकलेबरविलक्षणस्य ज्ञानात्मनः स्वस्मै स्वयं प्रकाशस्य नित्यज्ञानाश्रयस्य त्वद-धीनस्वरूपस्थितिप्रवृत्ति<sup>3</sup>र्मम त्वद्<mark>दास्यं</mark> त्वच्छेषत्वं तव<sup>4</sup> यथेष्ट विनिर्योगार्हत्वं

| 1. My continues from here  | 2. Md, reads वैमुष्य                            |
|----------------------------|-------------------------------------------------|
| 3. Md, omits प in विमष्टिष | 4. Md, adds विमर्शोऽपि मम                       |
| 5. Md shows lacuna दीनाम्  | 6. P <sub>1</sub> & P <sub>2</sub> read निषिद्ध |
| 1. Md omits प in अपचार     | 2. Md, omits सम्बन्ध                            |
| 3. Md reads प्रवृत्तेः     | 4. Md omits तब यथेष्टं विनियोगाईत्वम्           |

स्वरसप्रसक्तं स्वभावप्राप्तं न तु वेतनादि<sup>ऽ</sup>प्राप्तं ''ईश्वरोऽहमहमहं भोगी<sup>०</sup>सिद्धोऽहं बलवान् सुखी आढ्येऽभिजनवानस्मि, कोऽन्योऽस्ति सदृशो मम" (भ.गी.16.14.) इत्यादिप्रकारेणाहङ्कार-ममकारप्रस्तोऽहं तच्चोरयन्नपहरन् प्रागितः पूर्वं तस्य<sup>7</sup> ते चस्खलः मोक्षमार्गात् स्वलि-तवानासम् । चस्खलेति परोक्षत्वारोपेण लिडुत्तमपुरुषप्रयोगः । आत्मापहारश्च महाचौर्यं तदुक्तं भारते - "योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते। किं तेन न कृतं<sup>8</sup> पापं चोरेणात्मापहारिणा" (भारत.उत्त. 41.37.) इति । "सर्वज्ञसर्वभूतसुहृत् परमशेषत्वं मदीयोऽयम्" इत्यभिमन्यसे । हे हस्तीश! नः वादिप्रतिवादिनां युष्पाकमस्माकं च "त्वं मे (स्वम्), अहं मे<sup>9</sup> स्वम्" इत्यनया<sup>10</sup> त्वं विवादं शं शमय नः इति मदीयो यद्यत् परं तत्तच्छिष्यत इति युष्मदस्मच्छब्दलोपे सत्यस्मच्छब्दस्यैकश्रेषः । एतदुक्तं भवति - अनादिसंसारप्रवाहमारभ्य एतञ्जन्मपर्यन्तं देहात्माभिमानेननाना $^{11}$  शरीरसञ्चारी $^{12}$  नाना-विधसुखदुःखभाजनः अहं सम्प्रति आकस्मिकभगवत्कटाक्षवीक्षया सदाचार्य समाश्रयणेन च "पतिं विश्वस्यात्मेश्वरम्", "नारायणपरं ब्रह्म तत्त्वं नारायणः परः" (महा.9.3.), "दासभूताः स्वतः सर्वे ह्यात्मनः परमात्मनः" (म.प.स्तो.12.) इत्यादि<sup>1</sup>प्रमाणमुखेन समुपजनितसम्बन्धज्ञानोऽपि तद्दाढ्यँ<sup>2</sup> तदापरोक्ष्यं च न लभते<sup>3</sup>। ''तेषामेवानुकम्पा-र्थमहमज्ञानजं तमः। नाशयाम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्वते'' (भ.गी. 10.11.) इति त्वदुक्त⁴प्रकारेण अज्ञानं शमथित्वा प्रत्यक्षसिद्धत्वन्नियाम्यत्वद्दास्यैकस्वभावानुभवं मां कुरु-ष्वेति<sup>5</sup> ।। 80 ।।

सम्प्रति भगवत्कटाक्षसन्धुक्षितसम्बन्धज्ञानस्सन् स्ववैराग्यपूर्वकं स्वाभिसन्धिं विज्ञाप-यति । भोगा इति -

भोगा इमे विधिशिवादिपदं च किञ्च स्वात्मानुवूतिरिति या किल मुक्तिरुक्ता । सर्वं तदूषजलजोषमहं जुषेय हस्त्यद्रिनाथ तव दास्यमहारसज्ञः ।। 81 ।।

| - 144     | and the same of th |               |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 5. Md, re | aas क्रयप्रद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ाना।दप्राप्तः |

<sup>7.</sup> Md, omits तस्य ते

<sup>9.</sup> My reads ममैव for मे

<sup>11.</sup> Md, omits नाना

<sup>6.</sup> Md, reads भोगसिद्धोऽहम्

<sup>8.</sup> Md, reads चते for कृतम्

<sup>10.</sup> Md, reads इत्येवंरूपम्

<sup>12.</sup> My omits सञ्चारी

<sup>1.</sup> Md<sub>2</sub> continues from here

<sup>3.</sup> My reads लभे

<sup>5.</sup> My, adds इत्यर्थः

<sup>2.</sup> My, reads तत्तादर्थ्यम्

<sup>4.</sup> Md reads त्वदुक्ति

इतः पूर्वमनादिकालपरिभुक्ता इदानीमपि भुज्यमाना इमे शब्दादिभोगा इतोऽ-प्यूत्तरोत्तरमुत्कृष्टमामुष्मिकं विधिशिवादिपदं नैतावत्। किं च एभ्योऽप्यतिशयिता स्वात्मा-नुभूतिरिति प्रसिद्धा । भगवत्स्वरूपगुणानुभवविधुरा स्वात्मानुभवमात्रप्रवणा सुषुप्ति-कल्पा या कैवल्यमुक्तिः, "ये त्वक्षरमिनर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते" (भ.गी.12.3.) तथा, ''प्राजापत्यं गृहस्थानां ब्राह्मं सत्त्र्यासिनां स्मृतम् । योगिनाममृतं स्थानं स्वात्मसन्तोष-कारिणकान्तिनः सदा । इत्यादिवचनैरुक्ता । एतत्सर्वम् ऊषजलजोषमूषजलसमम् । जुषेय सेवेय । क्षुद्रं क्षुद्रतरं क्षुद्रतमं मन्यत इत्यर्थः । ऊषजलजोषमित्युपमाने कर्मणि इति ज् णमुल् प्रत्ययः । प्रथमस्य जोषशब्दस्थानुप्रयोगमात्रं न तु पृथगर्थः। किमर्थमेवं जुषेथा इत्यत आह तव दास्येति । अशेषवस्थोचिताशेषशेषतैकरतिरूपनित्यकैङ्कर्य-प्राप्तिरूप<sup>7</sup>मोक्षरसज्ञ इत्यर्थः ।। 81 ।।

इत्थं विरोधिवर्गप्राप्तुरात्मनो भगवच्छेषतैकरसस्वरूपं प्रकृतिसंसर्गयुक्त<sup>।</sup>तापत्रय-संभेदं चानुसन्धाय इतः परं स्तोत्रपरिसमाप्ति<sup>2</sup>पर्यन्तं नित्यकैङ्कर्यप्राप्तिरूप³फलस्वरूपं शरणागतिरूपमुपायस्वरूपं चानुसन्धत्ते - विषयेति -

विषयविषधरव्रजव्याकुले जननमरणनक्र1चक्रास्पदे। अगतिरशरणो भवाब्धौ लुठन वरद! शरणमित्यहं त्वां वृणे ।। 82 ।।

अत्रेदमनुसन्धेयम् - भगवत्प्राप्तावुपायद्वयं श्रुतिस्मृतिचोदितं, भक्तिः प्रपत्तिश्च। तत्र भक्तिर्नाम कर्मयोगज्ञानयोगाङ्गकं वेदनोपासनादिपदपर्यायं भगवद्ध्यानम् । कर्मयोगो नाम फलसङ्गकर्तृत्वपरि त्यागपूर्वकं भगवत्समाराधनवेषेण कर्मानुष्ठानम् । ज्ञानयोगो नाम देहेन्द्रियलक्षणतया प्रत्यहं प्रत्यगात्मानुसन्धानम् । प्रपत्तिस्तु गोम्रत्ववरणपूर्वकं सर्वेश्वरे स्वभरन्यासः । तदनन्तरभाविनी सर्व<sup>7</sup>प्रवृत्तिनिवृत्तिस्तु तत्फलं भोक्तृत्ववरणमेव आत्मनिक्षेपः । प्रपत्तिः स्वप्रवृत्तिनिवृत्तिः प्रपत्तिरित्यादिप्रभेदनातीव भेदोपादकाः। "आनुकूल्यस्य सङ्कल्पः प्रातिकूल्यस्य वर्जनम् । रक्षिष्यतीति विश्वासो गोप्तृत्ववरणं तथा ।। आत्मनिक्षेपकार्पण्ये षड्विधा शरणागितः'' (अहि. 37-28, 29) इत्यत्रापि विहिता-नुष्ठानादिनिषिद्धवर्जनादिरूपं, अन्यद्वयं वृत्तिरेव न प्रपत्तिः । वृत्तिस्तु

3. Md, omits रूप

<sup>6.</sup> Md, omits एकान्तिनः सदा 7. Md, & Md, omit रूप

<sup>1.</sup> My, omits युक्त

<sup>4.</sup> Md, shows lacuna for नक

<sup>6.</sup> Md shows lacuna for स्वभरन्यासः

<sup>8.</sup> Md, repeats निवृत्तिः

<sup>2.</sup> Md, omits परिसमाप्ति

<sup>5.</sup> Md, omits परि

<sup>7.</sup> My, omits सर्व 9. Md<sub>,</sub> & My<sub>,</sub> read आद्यद्वयम्

<sup>275</sup> 

यावच्छरीरपात-मनुष्ठेया । प्रपत्तिस्तु सकृदेव, विश्वासो 105पि यावच्छरीरपातमनुवृत्तेर्न प्रपत्तिः। कार्पण्यं । त्विधकारिविशेषणम् अकिञ्चनस्यैव प्रपत्ताविधकारात् । अतो गोप्रत्ववरणमात्मनिक्षेपश्च प्रपत्तित्वेन पर्यवस्यति । आनुवूत्यसङ्कृत्पप्रातिकूत्यवर्जनादीनां तु न प्रपत्त्यङ्गकमपि । तस्याः सकृदनुष्ठेयत्वेन प्राच्योदीच्याङ्गनिरपेक्षणात् । वर्णाश्रमधर्मानुष्यनं तु भगवदा-ज्ञारूपतया भगवन्मुखोल्लासहेतुतया स्वयं प्रयोजनत्वेन न त्वङ्गतया प्रत्यवायपरिहारार्थमिति केचित् । प्रपन्नस्यापि विधिनिषेधातिक्रमे प्रत्यवायसम्भवात् तस्मान्मद्रक्षणे अहमशक्तः, त्वमेव मां रक्षेति सम्प्रार्थ्य मदीयरक्षणभारं त्विय विन्यस्यामिति भरन्यासः प्रपत्तिः । आत्मनिक्षेपादयस्तदेकदेशाः । तत्र प्रपत्तिव्यवहार औपचारिकः स च मानसानुसन्धानरूपः मन्त्ररत्नं चरमश्लोकः ''सक्रदेव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते । अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्व्रतं मम'' (रा. 6.18.33.) इति श्रीरामायणवचनम्। "न धर्मनिष्ठोऽस्मि न चात्मवेदी न भक्तिमांस्त्वचरणारविन्दे । अकिञ्चनोऽनन्यगतिः शरण्य त्वत्पादमूलं शरणं प्रपद्ये'' (स्तो.र. 22.) इति पूर्वाचार्यवचनं च । तत्प्रकाशकं वाचकप्रवृत्तिर्वा । एवं च भिक्तः प्रपत्तिश्च प्रयत्नसाध्यत्वेन साध्योपायः इति । सिद्धोपायस्तु सर्वेश्वर अनादिसिद्धत्वात् दयाक्षान्त्यादिगुणयोगेनोपायत्वाच शेषशेषिभावसम्बन्धज्ञानं तूपा-यत्वासाधारणं तत्पूर्वकत्वात्तयोः वृत्तिरूपवर्णाश्रमानुष्ठानं च साधारणम् । किन्तु<sup>2</sup> भक्तस्य भक्त्यङ्गतया । प्रपन्नस्य तु स्वयंप्रयोजनतया वा प्रत्यवाय<sup>3</sup>परिहारार्थतया वा। एतत्सर्वं तत्त्वविवेकेऽस्माभिः प्रपञ्चितम् । एवं स्थिते तत्र भक्तेः समर्थाधिकारितया साक्षात्कार प-र्यन्तभिक्तपरिपाकस्य चिरकालसाध्यतया भगवत्प्राप्तौ विलम्बितोपायत्वाच तदुपेक्ष्या-विलम्बितोपायं सकृदेवानुष्ठेयां वाचकीं प्रपत्तिमेव श्रीवत्साङ्कमिश्राः श्लोकद्वयेनानुसंहित-वन्त इति । तत्र अगतिः अशरणः इत्यादिभिः प्रथमान्तैः पदैरधिकारिविशेषणं कार्पण्यं विवक्षितम् । आर्तिः प्राप्यत्वरा उपायान्तरपरित्यागक्च। तन्मूलः परित्यागे च प्राप्यत्वरा अशंक्तिर्वा मूलमिति । विषधराः सर्पाः, चक्रं समूहः, अगतिरूपायान्तरशून्य अगति-रुपेयान्तरशून्यः । लुठन् परिवर्तमानः। इतिशब्दो हेतौ । यतः कारणात् अहमेतादृश इति हेतोः हे वरद त्वां वृणे ।।82।।

अकृतसुकृतकः सुदुष्कृतरः शुभगुणलवलेशदेशातिगः । अशुभगुणपरस्सहस्रावृतो वरदमरुदयं गतिं त्वां वृणे ।। 83 ।।

| DESCRIPTION OF THE PARTY OF THE |                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| 10. Md, reads सोऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11. Md <sub>2</sub> not found from here till 85th verse |

<sup>1.</sup> Md, omits इति 4. Md, adds भक्ति

<sup>2.</sup> Md, omits किन्तु

<sup>3.</sup> My omits प्रत्यवायपरिहार्थतया वा

<sup>5.</sup> My, reads विशेषम् 6. Md, reads प्रागेव

#### अकृतेति<sup>1</sup> -

अकृतसुकृतकः अननुष्ठितयज्ञादिसुकृतकः सुदुष्कृत्तरः अतिशयेन दुष्कृतीत्यर्थः। तत्र हेतुमाह - श्रुभगुणेति । ''अमानित्वमदिम्भित्वमिहंसाक्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मिविनग्रहः'' (भ.गी. 13.7.) इत्यादिवचनैर्गीतासु ये गुणा उक्ताः तेषां गुणानां लवलेशो² यत्र देशे तद्देशमितिक्रान्तः तच्छून्य इत्यर्थः । अशुभगुणाः³ अमानित्व⁴-प्रतिभटा मानदम्भा⁵दयः, तेषां सहस्रेभ्यः पराणि परस्सहस्राणि तैरावृतं इति अगिति³-श्शरणं अहं वृण इति । एवमिकञ्चनोऽहं अत एव उरुदयं त्वां गितं प्राप्य भूतं शरणं रक्षकं वृणे मद्रक्षणभारं त्विये विन्यस्य निर्भरो भवामीत्यर्थः । 183 । ।

इत्थं प्रपत्तिमनुसन्धाय तदनुसन्धानमि न मनः पूर्वकम् । अतोऽत्रापि विकलत-याऽहं प्रायेण तव दयापात्रमित्युच्छ्वसिति - शरणेति -

शरणवरणवागियं योदिता न भवति यतः सा विधि<sup>10</sup>पुर्विका । इति यदि दयनीयता मय्यहो! वरद! तव भवेत् ततः प्राणिमि ।। 84 ।।

इयं वाचिकी या शरणवरणत्वादुदीरिता<sup>1</sup> सापि उत्सवाप्यायितवाक्यं बुद्धिपूर्विका न भवति । बत हन्त । अयं न केवलमुपायान्तरविकल्पः<sup>2</sup> । प्रपत्ताविप विकल इति हेतोर्मिय तव दयनीयता यदि भवेत् ततः प्राणिमि लब्धात्मसत्ताको भवामि । 184 । । सम्प्रति दयाप्रचारनिमित्तपश्चात्तापाभावात् नाहं तत्पात्रमिति विषीदति - निरविधु

निरविधषु कृतेषु चागस्वहो! मतिरनुशयनी यदि स्यात् ततः । वरद! हि दयसे न संशेमहे निरनुशयिधयो हा<sup>3</sup>वैर्वयम् ।। 85 ।।

अनुशयनी पश्चात्तापिनी ततः म तर्हि दयसे दयां कुरुषे न संशेमहे संशयं न कुर्महे । शीङ् स्वप्न इत्यस्माद् धातोः लडुत्तमबहुवचनम् । निरनुशयधियः पश्चात्तापशून्यबुद्धयः ।। 85 ।।

<sup>1.</sup> Md, omits verse 83

<sup>3.</sup> Md reads अशुभगुणार्थी

<sup>5.</sup> Md<sub>1</sub> reads सङ्गादयः 7. My<sub>1</sub> reads अगतिम्

<sup>9.</sup> Md, adds मिय मर्तु

<sup>1.</sup>Md readsचिता 2.Md, reads क्लिस

<sup>2.</sup> My, reads लववतलेशाः

<sup>4.</sup> Md, omits अ

<sup>6.</sup> My reads तैरावृत्तम्

<sup>8.</sup> My reads त्वाम्

<sup>10.</sup> P. & P. read साऽपि धीपूर्विका

सम्प्रति ''येन केनापि प्रकारेण द्वय वक्ता त्वम्'' (श.ग.) इति न्यायेन विकलमविकलं वा यदिदं द्वयवचनं तदेव व्याजमात्रापेक्षिणस्तव परमदयानिमित्तमित्यनुसन्धते - शरणवरणेति -

शरणवरणवागियं याद्य मे

वरद! तदधिकं न किञ्चिन्मम ।

सुलभमहितार्थदं<sup>5</sup> साधनं

तदयमवसरो दयायास्तव ।। 86 ।।

येयं शरणवरण वाक् तस्याधिकमुत्कृष्टं व्यतिरिक्तं वा ममाकिञ्चिन्यस्याभिमेतार्थ-प्रापकं न किञ्चित्साधनं सुलगं सुखोपादेयमस्ति । तत्तस्मात् कारणात् तव मद्रोचरा या दया ततः प्राप्तकाल इति ।। 86 ।।

सम्प्रति त्वत्पादपद्मस्पृहायां त्वमेव कारणमिति प्रार्थयते - विषयीति -

विषयविषयिणी स्पृहा भूयसी

तव तु वरयोर्नी साल्पापि मे ।

वरद! ननु भरस्तवैव त्वयं

यदुत तव पदस्पृहाजन्म मे ।। 87 ।।

हे वरद! विषयगोचरा वाञ्छा भूयसी अनादिवासनारूढ²मूलतया भूयिष्ठा सा स्पृष्ठा श्रुत्यैकसमधिगम्यस्यानविधकातिशयानन्दस्येतः पूर्वं अपरिचितस्य³ तव पादयोरप्य⁴ल्पापि नास्ति । अत एवंविधस्य मे यत्तव पादयोः⁵ स्पृष्ठायां कथञ्चिद्वि<sup>6</sup>जननम्। उतशब्दः कृच्छ्रार्थे । अयं तु तवैवं भरः न त्वसमत्प्रयत्नसाध्य इत्यर्थः । कालियनागेन्द्रा<sup>7</sup>णामप्येवमेव प्रार्थितम् । "या प्रीतिरिववेकानां विषयेष्वनपायिनी। त्वामनुस्मरतः सा मे हृदयाँ न्नापसर्पतु" (वि.पु.1.20.19.) इति ।। 87 ।।

सम्प्रति वृत्रज्ञः सन् स्तोता शरणागतिविषया प्रवृत्तिरिप त्वत्प्रसादमूलेत्यनुसन्धत्ते - इयमिति -

इयमिह मतिरसम दुर्जीवनी

वरद! तव खलु प्रसादाद् ऋते ।

शरणमिति वचोऽपि मे नोदियात्

त्वमिस मिय ततः प्रसादीन्मुखः ।। ८८ ।।

हे वरद! इह अस्मिन् दुर्लभतरे जन्मिन अस्मदुजीवनहेतुरियं शरणवरणप्रयोगिन-मित्ता मितः शरणमिति वचोऽपि तव प्रसादाद् ऋते प्रसादं विना ''अन्यारादितर्र्त'' (अ.2.3.29.) इति द्वितीयार्थे पञ्चमी । नोदीयात् खलु नोदेति<sup>10</sup> च, ततस्त्वं मि

<sup>5.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read अभिमत 6. My<sub>1</sub> omits वरण

<sup>1.</sup> P<sub>1</sub>, P<sub>2</sub> & My, read चरणयोर्न 2. Md, reads कालतया 3. Md, reads अपि रुचिरस्तस्य 4.Md, omits अपि 5. My, reads पाद 6. My, reads कथव्विद्जननम् 7. My, read नागेन्द्रेणाम् 8. Md, reads हृदयान्माप 9. Md, reads मतिरस्तु 10. Md, reads तुदेति

#### प्रसादोन्मुखोऽसि ।। ८८ ।।

इत्थं मोक्षार्थं प्रपत्तिमनुसन्धाय निर्भरो दृढिविश्वासः श्रीवत्साङ्कमिश्रः प्रारब्धकर्म-विगमपर्यन्तां शरीरानुवृत्तिमनु<sup>1</sup>सन्धायालोच्य भाष्य<sup>2</sup>कारप्रचोदनया पूर्वमेव<sup>3</sup> प्रार्थितं स्तोत्रसमाप्तिपर्यन्तं विलम्बितं विकलं चक्षुः पुनरिप कथञ्चित् प्रार्थयते - वरदेति

वरद! यदिह वस्तु वाञ्छाम्यहं तव फल<sup>4</sup>भाविरोधस्ततः । यदि न भवति तच्च देहि<sup>5</sup> प्रभो! झटिति वितर पादमेवान्यथा ।। 89 ।।

वस्तु शरीरावयव<sup>6</sup>भूतं प्राकृतं चक्षुः ततो<sup>7</sup> वस्तुतो हेतोः इह प्रकृतिमण्डलेऽहं ज्ञानमात्रदृष्टिर्यद् वस्तु वाञ्छामि तद्वरणे । तव चरणलभायाः विरोधो यदि न चेत् तच्च देहि । चकारो<sup>9</sup> वाक्यालङ्कारः । अन्यथा विरोधो भवति चेत् प्रभो सर्वशक्तेः झिटित प्रारब्धकर्मविभागमन्तरेण विनाश्य पादमेव देहि । डु लभष् प्राप्ताविति धातोरङ्प्रत्यये विहिते लभेति रूपम् । छिन्दतिवत् सर्वेश्वरं प्रत्यनुचितमेव या प्रार्थित इति स्वात्मानं जुगुप्सते ।। 89 ।।

तदिप<sup>10</sup> किमिप हन्त दुर्वासना -शतिववशतया यद्यभ्यर्थये । तदतुलदय सार्वसर्वप्रद प्रवितर वरद क्षमाम्भोनिधे ।। 90 ।।

तदपीति -

अहं यदभ्यथीय तदिप किमिप नश्वरं शरीरावयवभूतं प्राकृतं चक्षुर्मात्रं । हन्त विषादे । हे सार्व सर्वहित ''तस्मै हितम्'' इत्यर्थे ''पुरुषाभ्याण्णढञौ'' (अ.5.1.5.) इति सर्वशब्दाण्णप्रत्यये रूपम् । प्रवितर देहि । क्षमाम्भोनिधे सर्वापराधसिहणोः प्रपन्नस्य मम त्वत्सङ्कल्पानुवृत्तिरेवोचिता ।। 90 ।।

अतः प्रार्थिता<sup>1</sup>प्रदाने विपरीतवस्तुप्रदानेऽपि न विषाद इत्याह - प्रियेति -

#### प्रियमितरदथापि वा यद्यथा

वितरिस वरद! प्रभो! त्वं हि मे ।

10. Md, shows lacuna for तदपि

<sup>1.</sup> My omits अनुसन्धाय 2. My adds श्री 3. Md omits from पूर्वमेव to पुनरिप 4. Md,  $P_1 \& P_2$  read चरणलभ 5.  $P_1 \& P_2$  read तत् प्रदेहि 6. Md, shows lacuna for शरीरावयव 7. Md, omits ततो वस्तुतो हेतो and omits from इह to तद्वरणे 8. Md, reads तद्वररे 9. Md, reads मोक्षा समुचीयते । अन्यथा त्वत्प्राप्ति विरोधे सित झिटिति पादमेव वितर । प्रभो सर्वशक्तित्वाद्विरूद्धोभयप्रदानशक्तेरित्यर्थः । हि प्रायः ।

<sup>1.</sup> Md, reads प्रार्थित प्रदाने

## तदनुभवनमेव युक्तं तु मे अविनिहित<sup>2</sup>भरोऽद्य सोऽहं यतः ।। 91 ।।

प्रियम् अथापि वा³ अथवा इतरदप्रियम् । यद्वस्तु यथा येनाकारेण वितरिस मे तदनुभव⁴मेव युक्तम् । यतः कारणात् सोऽहं अविनिहित⁵भरः सोऽहमिति इतः पूर्वं अज्ञातशेषशेषित्वसम्बन्धज्ञानम् । सम्प्रति सदाचार्यसमाश्रयणात् उद्बुद्धसम्बन्धज्ञान इत्यर्थः ।। 91 ।।

इत्थं स्तोत्रमध्ये आनुषङ्गिकफलं प्रार्थ्य वरदराजान्न<sup>6</sup>लब्धप्रार्थनोऽपि तत्र अनादरः सन् इतःपरं सर्वेश्वरसाक्षात्कारलक्षणमोक्षफलं प्रार्थयते - यथेति -

यथाऽसि यावानिस योऽसि यद्गुणः करीश! यादृग्विभवो यदिङ्गितः । तथाविधं त्वाऽऽहमभक्तदुर्ग्रहं प्रपत्तिवाचैव निरीक्षितुं वृणे ।। 92 ।।

योऽसि "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" (तैत्ति. 2.1.1.), "आनन्दो ब्रह्म" (तैत्ति. 3.6.) इति श्रुतिप्रसिद्ध यादृक्स्वरूपोऽसि, यावानिस "अणोरणीयान्महतो महीयान्" (कठो. 2.20.) इति श्रुतिप्रसिद्ध यादृक्प<sup>1</sup>रिमाणोऽसि, यद्गुणोऽसि "परास्य शक्तिर्विवधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिक्रया च" (खेता. 6.8.) । "स एको ब्रह्मण आनन्द" (तैत्ति. 2.8.) इति श्रुतिप्रसिद्ध, यादृग्गुणोऽसि । यथाह² - "आदित्यवर्णं तमसः परस्ताद्" (खेता.3.8.) इति श्रुति³प्रसिद्ध यादृग्रूपोऽसि यादृग्विभवोऽसि, "सर्वं खल्वदं ब्रह्म" (त्रि.म.ना. 1.6.), "यस्यात्मा शरीरम्, यस्य पृथिवी शरीरम्" (वृ. 5.7.), "आदित्यानामहं विष्णुः" (भ.गी. 10.21.) इत्यादिप्रसिद्ध, यादृग्वभूतिरसि यदिङ्गितोऽसि "इमान् लोकान् कामानी ईशत ईशनीभिः त्वष्टारं रूपणि विकुर्वन्तं विपश्चिम्" (तैत्ति-आनन्दवल्ती) इति प्रसिद्ध, शासन<sup>5</sup> सर्जनादिव्यापारोऽसि । तथा त्वां तथाविधं त्वां अभक्तदुर्ग्रहं केवलं कर्मनिर्छर्दुर्ग्रहं "तमेवं विद्वानमृत इह भवति" (तै.आ.3.1.3.), "नान्यः पन्या अयनाय विद्यते" (चित्त्यु.12.7.) इति हि श्रुतिः । प्रपत्तिवाचैवक्लोकद्वयोक्तप्रपत्तिवचनेनैव निरीक्षितुं साक्षात्कर्तुं वृणे ।। 92 ।।

ऐहिकामुष्मिकभोगानुषङ्गं स<sup>6</sup>वासनं त्याजयन् नित्यकैङ्कर्यमेव प्रापयेति प्रार्थयते - अय इति -

अये दयालो वरद क्षमानिधे

विशेषतो विश्वजनीन विश्वद ।

<sup>2.</sup> P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read त्विय 3. My<sub>1</sub> omits वा 4. My<sub>1</sub> reads तदनुभवनमेव 5. My<sub>1</sub> reads त्विय for अवि 6. Md<sub>1</sub> reads वरदराजादलक्ष

<sup>1.</sup>  $Md_2$  reads याहुग्गुणोऽसि यथाऽसि for याहुग्परिमाणोऽसि यदुगुणोऽसि till श्रुतिप्रसिद्ध 2.  $My_1$  omits यथाह 3.  $My_1$  reads यदाऽसि for श्रुति 4.  $Md_1$  reads विकुर्त्र 5.  $Md_1$  reads साधन 6.  $Md_1$  reads सवासम्

#### हितज्ञ सर्वज्ञ समग्रशक्तिक प्रसह्य मां प्रापय दास्यमेव ते ।। 93 ।।

अये इत्यव्ययम् आभिमुख्ये<sup>7</sup>विशेषतः शब्दस्य यथायोगं सम्बन्धः । विश्वजनीन विश्वहित ''आत्मन्विश्वजनभोगोत्तरपदात् स्वः'' (अ.5.1.9.) इति हितार्थे खप्रत्ययः। विश्वद अभिमतसर्वफलप्रद, सेवकानां हितज्ञ दास्यन् नित्यकैङ्कर्यं णिजन्ततया द्विकर्मक-त्वम् ।। 93 ।।

सम्प्रत्युपासकानामपि तव दयैव संसारमोचनी आत्मोज्जीवनी च । उपासनं तु व्याजमात्रं सा च शरणवरणवाचा मयि प्रसृता अतः कृतार्थोऽस्मीत्यनुसन्धत्ते - स्वकैरिति-

स्वकैर्गुणैः स्वैश्चरितैः स्ववेदनात् भजन्ति ये त्वां त्विय भक्तितोऽथवा । करीश! तेषामिप तावकी दया तथार्थ<sup>1</sup>कृत् सैव तु मे बलं मतम् ।। 94 ।।

अथवेति पक्षान्तरे। मम बलान्तरमप्यस्तीत्यर्थः । ये उपासकास्त्व<sup>2</sup>द्भक्तितः त्वियं स्नेहात् त्वां भजन्ते<sup>3</sup> उपासते तेषामि तावकी दया तथा दास्य<sup>4</sup>कृत् तादृशी सैव मे वलं निश्चितमित्यर्थः । साङ्गा हि भक्तिर्मोक्षसाधनं कर्मयोगज्ञानयोगौ । अमानित्वादि<sup>5</sup> गुणाश्च भक्त्यङ्गं तत्सर्वमनुसन्धत्ते । गुणैरमानित्वादिभिः चित्तः विक्षः कर्मानुष्ठानैः स्ववेदनात् प्रत्यहं प्रकृतिवियु<sup>7</sup>त्तात्मध्यानात् हेतौ पञ्चमी ।। 94 ।। इदानीं स्वकर्पण्यातिशयसर्वेक्ष्वरस्य क्षमादयादिगुणजातं च स्वोजीवनहेतुरित्यनुसन्धत्ते - यदीति -

यदि त्वभक्तोऽप्यगुणोऽपि निक्कियो निरुद्यमो निष्कृतदुष्कृतो न च । लभेय पादौ वरद स्फुटास्ततः क्षमादयाद्यास्तव मङ्गला गुणाः ।। 95 ।।

हे वरद! यतः कारणात् स्फुटाः शिशुपालवायसा<sup>8</sup>दिषु दृष्टफलाः क्षमादयाद्यास्तव गुणा मङ्गलाः । अमङ्गलेष्वपि मङ्गलफलप्रदाः । ततः कारणादभक्तोऽपि भक्तिरहि-तोऽपि अगुणोऽपि तदङ्गभूता मानित्वादिगुणरहितोऽपि निष्क्रियोऽपि तदङ्गभूतकर्मयोग-रहितोऽपि निरुद्यमोऽपि<sup>1</sup> उद्योगरहितोऽपि न निष्कृतदुष्कृतोऽपि च भक्त्युत्पत्तिविरोधि-प्राचीनपापप्रायश्चित्तरहितोऽपि च तव पादौ लभेय । । <u>१५</u> । ।

1. P<sub>1</sub> & P<sub>2</sub> read तथात्वकृत् 2. My<sub>1</sub> reads त्विय 3. Md<sub>1</sub> reads भजन्ति 4. Md<sub>1</sub> reads तथायकृदाढ्यकृत् 5. Md<sub>1</sub> reads आद्या 6. Md<sub>1</sub> omits चरितैः 7. Md<sub>1</sub> reads वित्तात्म 8. My<sub>1</sub> reads यवना for वायस

7. Md, reads आभिमुख्य

<sup>1.</sup> Md, omits from निरुद्यमो to रहितोऽपि

इतः परं भगवद्भाष्यकारेण श्रीगद्ये ''अनवधिकातिंशयप्रीतिकारि<sup>2</sup>ताशेषावस्थो-चितशेषशेषतैकरतिरूपनित्यिकङ्करो भवानि'' (श.ग.) इति शेषत्वनिर्वाहकं नित्यकैङ्कर्यं प्रार्थितम् । तदेव मोक्षभोगः तत्प्रार्थयते - विलोकनैरिति -

विलोकनैर्विभ्रमणैरिप भ्रुवोः स्मितामृतैरिङ्गितमङ्गलैरिप । प्रचोदितस्ते वरद प्रहृष्टधीः कदा विधास्ये वरिवस्यनं तव ।। 96 ।।

भुवोर्विभ्रमणैर्विलासैः इङ्गितान्येव मङ्गलानि मङ्गलेङ्गितैरिति वा । इङ्गितं नाम स्फुटशरीरतदवयवव्यापारः प्रचोदितः प्रेरितः । वरिवस्यनं सेवनम् ।। 96 ।।

विविश्य विश्वेन्द्रियतर्षकर्षणी 
र्मनःस्थले नित्यनिखातनिश्चलाः ।

सुधासखीर्हस्तिपते! सुशीतलाः

गिरः श्रवस्याः श्रृणु याम तावकीः ।। 97 ।।

विविश्येति -

विविश्य अतिप्रियतया हृदयं प्रविश्य तथा सर्वार्थग्रहणशक्तानां र सर्वेन्द्रियाणामह-मेव श्रोष्यामि अहमेवेति तृष्णा कर्षणी तृष्णोत्पादिकाश्रवस्याः श्रोत्रहिताः "शरीरावय-वाद्यत्" (अ.5.1.6.) इति यत्प्रत्ययः । तथा नित्यनिखातेन नित्यलग्नतया निश्चलाः। तथैव स्थिताः पुनः पुनरनुसन्धीयमाना इति यावत् ।। 97 ।।

अशेषदेशाखिलकालयोगिनी ष्वहं त्ववस्थास्त्वखिलास्वनन्यधीः ।
अशेषदास्यैकरतिस्तदाचरन्
करीश! वर्तेय सदा त्वदन्तिके ।। 98 ।।

अशेषेति -

हे करीश! यथायोगं अशेषदेशाखिलकालयोगिनीष्वखिलासु परव्यूहा विविभवाव-स्थासु अशेषदास्यैकरितः निवासशय्यासनपादुकांशुकोपधानवर्षातपवारणादिभिः । इति प्रकारेण कृत्तनकैङ्कर्यप्रीतिः अनन्यधीः त्वदेकधीः त्वदास्यमाचरन् त्वदन्तिके सर्वदा वर्तेय त्वद्व्यतिरिक्तधारकपोषकभोग्यरहितो वर्तेय इत्यर्थः ।। 98 ।।

2. Md, & My, omit कारि

3. Md, omits प्ररितः 4. Md, reads श्रयवाम Md, reads श्रृणुवाम 5. Md, & Md, read श्रवताम् 6. Md, & Md, read कृष्णा 7. Md, & Md, read अनुसन्धीयमान

1. Md, omits आदि 2. My, reads प्रति for प्रीति

#### इत्थं<sup>3</sup> जनं हन्त कदाभिषेक्ष्यते त्वदक्षिनद्योर्वरद श्रमापहा । अकृत्रिमप्रेमस्सप्रवाहजा विसृक्वरीवीक्षणवीचिसन्ततिः ।। 99 ।।

इत्थमिति -

त्वदक्षिणी एव नद्यौ तयोः इमं तापत्रयातुरं जनं वीक्षणान्येव वीचयः सहजप्रेमरसानां प्रवाहजा विसृक्वरी प्रसरणशीला अभिषेक्ष्यते नित्यकैङ्कर्यसाम्राज्ये ।। 99 ।। सम्प्रति लक्ष्मीविशिष्टस्यैव सर्वेश्वरस्य नित्यकैङ्कर्यं प्रार्थयते - सदातनत्वेऽपीति -

सदातनत्वेऽपि तदातनत्वव -न्नवीभवत्त्रेमरसप्रवाहया । निषेवितं त्वां सततोत्कया श्रिया करीश! पश्येम परश्शतं समाः ।। 100 ।।

सदातनत्वेऽपि सार्वकालिकत्वेऽपि नित्यपरिचयेऽपीति भावः । तदातनत्ववत् तात्का-लिकत्ववत् प्रथमपरिचयवदिति भावः । पुनः पुनर्नवीभवत्प्रेमरसप्रवाहया विश्लेषा-सिष्ठणुतया निरन्तरसमुत्सुक¹तया श्रिया² निषेवितं त्वां शतात्परं³ परश्यतं समाः संवत्सरान् पश्येम ''सदा पश्यन्ति सूरय'' (कठो.2.20.) इतिवत् ''तेषां तत्परमं स्थानं यद्दै पश्यन्ति सूरयः । एकान्तिनः सदा ब्रह्म ध्यायिनो योगिनो हि ये'' (वि.पु.1.6.39.) इतिवत् सदा पश्येम इत्यर्थः। ''न च पुनरावर्तत'' (छां.8.15.1.) इति हि श्रुतिः । ''अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात्'' (ब्र.सू. 4.4.22.) इति च वेदान्तसूत्रम् । समा इति ''कालाध्वनो-रत्यन्तसंयोगे'' (अ. 2.3.5.) इति सप्तम्यर्थे द्वितीया ।। 100 ।।

सम्प्रति भगव<sup>4</sup>त्परत्त्वं सौलभ्यं चानुसन्धाय स्वदोषं चानुस्मरन् सञ्चिन्त्य<sup>5</sup> सिव-चिकित्से<sup>6</sup> मोक्षमेव प्रार्थयन् स्तोत्रं परिसमापयति - समाहितैरिति -

समाहितैः साधुसनन्दनादिभिः

| सुदुर्लभं भक्तजनैक <sup>7</sup> ट्           | दुर्लभम् ।            |
|----------------------------------------------|-----------------------|
| 3. P <sub>1</sub> & P <sub>2</sub> read इमम् | 4. My reads विसृत्वरी |
|                                              |                       |

<sup>1.</sup> My, reads समुत्सुक्या

<sup>2.</sup> My omits श्रिया

My, reads शतात्पराः
 My, adds सं with मोक्षमेव

<sup>4.</sup> Md reads भवत्परतत्त्वम्

<sup>5.</sup> Md, omits सञ्चित्त्य

<sup>7.</sup> P1 & P2 read भक्तजनैरदुर्लभम्

अचिन्त्यमत्यद्धतमप्रतर्कणं वरप्रद! त्वत्पदमाप्नुयां कथम्? ।। 101 ।।

केवलब्रह्मनिष्ठभावैः ब्रह्मभावनायां साधु समाहितैः समाहितिचित्तैः सत्यलोक-वासिभिः सनकसनन्दनसन्त्सुजातप्रभृतिभिः स्वस्वाधिकारपरिसमाप्तिपर्यन्तं सुदुर्लभं ''सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृढब्रताः । नस्यन्तश्च मां भक्त्या नित्ययुक्ता उपासते'' (भ.गी. 9.14.) । तथा ''भवामि न चिरात् पार्थ मय्यावेशितचेतसाम्'' (भ.गी. 12.7.)। तथा ''मत्कर्म कृन्मत् परमो मद्भक्तत्साङ्गवर्जितः । निर्वेरः सर्वभूतेषु यः समामेति पाण्डव'' (भ.गी. 11.55.) इत्यादिवचनप्रसिद्धैः भक्तजनैरदुर्लभं सुलभम्। अत्र भक्त-जनैरिति प्रपन्नस्याप्युपलक्षणम् । अथवा भक्तजनैरनुरक्तजनैरचिन्त्यं स्वेतरसदृशतया चिन्तयितुमशक्यम् । अत एवात्यद्भृतम् अत्याश्चर्यं अप्रतर्कणं कृत²र्कागोचरवत् पदं पद्यत् इति पदं स्थानम् स्वरूपम् वा कथं प्राप्नुयाम् । त्वत्कृपामन्तरेण कथं प्राप्नुयामिति ।। 101 ।।

#### ।। हरिः ओम् ।।

।। इति श्रीमद्रामानुजविरचिते वरदराजशतकस्तीत्रव्याख्यानं सम्पूर्णम् ।।

वेङ्कटाचार्यशिष्येण रामानुजविपश्चिता । हस्त्यद्रीशस्तुतिव्याख्या यथामति विनिर्मिता । ।

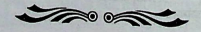
।। श्रीमते रामानुजायनमः ।। श्रीनिवासगुरवे नमः ।।

श्रीवत्सचिह्नमिश्रेभ्यो नम उक्तिमधीमहे ।

यदुक्तयस्त्रयीकण्ठे यान्ति मङ्गलसूत्रताम् ।।

।। श्रीः।।

8. Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit साधु 9. Md<sub>1</sub> & Md<sub>2</sub> omit च दृढव्रताः



<sup>1.</sup> Md, reads मध्यमामेति for यः समामेति 2. My, reads तर्कागोचरं त्वत् 3. My, reads समाप्तम्

#### Appendix - I

#### अकारादिक्रमेण पञ्चस्तवश्लोकाः

### श्रीस्तवम्

| पु.सं. | STATE OF STA | श्लो.सं. |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 84     | ऐश्वर्यं महदेव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6        |
| 84     | ऐश्वर्यं यदशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7        |
| 83     | क्षोदीयानापि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5        |
| 84     | देवि त्वन्महिमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8        |
| 85     | यस्याः कटाक्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 10       |
| 86     | यस्याः कटाक्षवीक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11       |
| 82     | ये वाचां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4        |
| 85     | लोके वनस्पति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9        |
| 82     | स्तोत्रं नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3        |
| 80     | स्वस्ति श्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | . 1      |
| 81     | हे श्रीर्देवि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2        |

#### वैकुण्ठस्तवम्

| पु.सं. |                | श्लो.सं. | पु.सं. | HORFIE :        | श्लो.सं. |
|--------|----------------|----------|--------|-----------------|----------|
| 93     | अन्तर्हिते     | 12       | 124    | पापैरनादि       | 58       |
| 97     | अन्यत्र तु     | 18       | 89     | पीताम्बरम्      | 5        |
| 128    | अम्भोरुहाक्ष   | 68       | 92     | प्रेमार्द्र     | 10       |
| 122    | अस्तं यदुद्यत् | 54       | 95     | बाह्याः कुदृष्ट | 14       |
| 130    | आङ्गी          | 73       | 88     | भक्ति प्रभाव    | 3        |
| 93     | आज्ञा          | 11       | 133    | भावैरुदार       | 82       |

| 401 | आत्मेश्वरोऽसि    | 20 | 134 | भावैरनुक्षणम्     | 83      |
|-----|------------------|----|-----|-------------------|---------|
| 101 | आनन्दमैश्वरम्    | 24 | 138 | भूयश्च            | 92      |
| 104 | आम्नाय           | 7  | 138 | भूयांसि           | 93      |
| 90  | इच्छात           | 36 | 128 | भ्रुविभ्रमेण      | 69      |
| 112 | इच्छाविहार       | 40 | 108 | माया त्वया        | 30      |
| 115 | उन्निद्रपत्र     | 72 | 132 | यत् किञ्चित्      | 78      |
| 129 |                  | 47 | 89  | यत् तत्त्वमक्षरम् | 6       |
| 118 | एकस्य            | 97 | 116 | यद् वृद्ध्यपक्ष   | 44      |
| 140 | एतेन वै          | 52 | 114 | यत् संवृतं        | 39      |
| 121 | एवं तया          |    | 125 | यद् ब्रह्मकल्प    | 61      |
| 110 | एवं भगो          | 33 | 116 |                   | 42      |
| 131 | ऐन्दीवरी         | 75 |     | यद्ब्रह्मरुद्र    |         |
| 140 | ऐश्वर्यवीर्य     | 98 | 115 | यद्वैष्णवम्       | 41      |
| 135 | अंहः प्रसद्य     | 85 | 136 | यन्नाभवाम         | 87      |
| 136 | किं भूयसा        | 89 | 89  | यन्मङ्गलाय        | 4       |
| 113 | किं साधनः        | 38 | 105 | यन्मूलकारणम्      | 25      |
| 131 | केड्कर्यनित्य    | 77 | 108 | यस्याः कटाक्षण    | र् 29 - |
| 125 | क्षान्तिस्तवेयम् | 62 | 142 | या कर्मणा         | 100     |
| 137 | गर्भेषु निर्भर   | 91 | 133 | या बिभ्रति        | 81      |
| 94  | चित्रं विधे      | 13 | 133 | या वै त्वया       | 79      |
| 91  | जानन्नपीह        | 8  | 96  | ये तु त्वदङ्घि    | 16      |
| 135 | जानेऽथवा         | 86 | 111 | ये त्वत्कटाक्ष    | 34      |
| 106 | ज्योतिः परम्     | 26 | 87  | यो नित्य          | 1       |
| 120 | ज्ञानात्मनस्तव   | 50 | 102 | यं भूतभव्य        | 22      |
| 97  | तत्त्वार्थ       | 17 | 126 | यः कश्चिदेव       | 64      |
| 127 | तद्दै तथाऽस्तु   | 66 | 97  | यः खल्वणो         | 19      |
| 120 | त्रय्युद्यता     | 51 | 109 | यः स्थावर         | 31      |
| 129 | त्रैविक्रम       | 71 | 122 | रूपप्रकार         | 55      |

| 88  | त्रैविद्य        | 2   | 107 | रूपश्रिया           |    |
|-----|------------------|-----|-----|---------------------|----|
| 139 | त्वत्कीर्तन      | 96  |     |                     | 28 |
| 109 | त्वदृष्टि        |     | 133 | रूपश्रिया           | 80 |
|     |                  | 32  | 116 | रूपेण               | 28 |
| 141 | त्वत्पाद         | 99  | 139 | लभ्येषु             | 95 |
| 127 | त्वत्साम्यमेव    | 65  | 139 | लोलद्भि             | 28 |
| 131 | त्वां सेवितम्    | 76  | 129 | वज्राङ्कुश          | 70 |
| 119 | दूरे गुणास्तव    | 49  | 126 | विश्वं धियैव        | 68 |
| 137 | देव त्वदीय       | 90  | 113 | विश्वस्य            | 37 |
| 92  | देवस्य           | 9   | 124 | शास्त्रैरनादि       | 59 |
| 115 | नित्येषु वस्तुषु | 35  | 130 | श्रीवत्स            | 74 |
| 102 | नित्यः समाभ्यधिक | 21  | 136 | सत्वर्भ             | 88 |
| 117 | नित्या तवान्य    | 46  | 106 | सन्तीदृशः           | 27 |
| 111 | नित्येषु वस्तुषु | 35  | 103 | सर्व श्रुतिष्नुगतम् | 23 |
| 142 | निर्बन्ध         | 101 | 118 | सर्वस्य चैव         | 48 |
| 117 | निष्कल्मषै       | 45  | 121 | संवर्तवर्ति         | 53 |
| 128 | नीलाञ्जनः        | 67  | 123 | संवर्तसंवृत         | 56 |
| 123 | नैव ह्यवाप्यम्   | 57  | 134 | हा हन्त हन्त        | 84 |
| 95  | न्यायस्मृति      | 15  | 125 | है हन्त             | 60 |

#### अतिमानुषस्तवम्

| पु.सं. |             | श्लो.सं. | पु.सं. |               | श्लो.सं. |
|--------|-------------|----------|--------|---------------|----------|
| 154    | अक्षुण्णयोग | 19       | 156    | मानुष्यकम्    | 23       |
| 143    | अतिमानुष    | 1        | 151    | मुग्धिशशा     | 14       |
| 175    | अद्यापि     | 59       | 162    | यत् त्वम्     | 33       |
| 156    | अब्धिम्     | 25       | 172    | यत्त्वत्रियम् | 53       |
| 170    | अम्भोद      | 48       | 155    | यद्वा मृगम्   | 22       |

| 171 | आचिन्वतः         | 52 | 173 | यद्वै जरासुत    | 56    |
|-----|------------------|----|-----|-----------------|-------|
| 147 | एकान्त           | 7  | 165 | यन्नाम          | 39    |
| 153 | एतत्कथम्         | 17 | 150 | यस्यात्मताम्    | 13    |
| 159 | एतेन             | 28 | 164 | यं दुर्ग्रहम्   | 36    |
| 148 | एवं स्थिते       | 9  | 149 | यं पातकात्      | 11    |
| 164 | ऐशं हि           | 37 | 172 | या कंसमुख्य     | 54    |
| 167 | कान्तालकान्तम्   | 42 | 161 | ये धर्ममाचरितुः | म् 31 |
| 158 | कोऽयम्           | 12 | 156 | यो विक्रमेण     | 24    |
| 150 | क्रीडाविधेः      | 11 | 145 | वज्रध्वजाङ्कुश  | 4     |
| 167 | गोपालपोतक        | 44 | 176 | विस्नम्भणम्     | 60    |
| 172 | गोपालवेष         | 55 | 170 | वृन्दावने       | 50    |
| 170 | गोवर्धनो         | 49 | 168 | वेणुक्वण        | 45    |
| 174 | जातं             | 57 | 160 | वंशं रघोः       | 30    |
| 146 | ज्ञानं वलम्      | 6  | 147 | शब्दादि         | 8     |
| 162 | तादृग्गुणो       | 32 | 149 | शीलः क          | 10    |
| 169 | तेभ्यः कृती      | 47 | 144 | श्रीमत्         | 3     |
| 152 | त्वन्निर्मिता    | 16 | 145 | श्रीरङ्गराज     | 5     |
| 157 | त्वं दक्षिणस्य   | 26 | 143 | श्रेयः किरन्तु  | 2     |
| 166 | त्वामन्यगोप      | 40 | 174 | सञ्जीवयन्नापि   | 58    |
| 155 | दासस्सखा         | 21 | 165 | सत्येव          | 38    |
| 169 | धन्यैश्श्रुतम्   | 46 | 167 | सर्वं गुणाय     | 43    |
| 163 | पश्यत्सु         | 35 | 163 | सा पूतना        | 34    |
| 153 | <b>पृ</b> च्छामि | 18 | 154 | सालान् हि       | 20    |
| 177 | पापीयसोऽपि       | 61 | 171 | हा जन्म         | 51    |
| 152 | ब्रह्मेश         | 15 | 160 | हा हन्त         | 29    |
| 166 | मात्रा यदि       | 41 |     | an michie -     |       |

#### सुन्दरबाहुस्तवम्

| न मं   | a distribute a | <u>.</u> | 1-1    |                   |          |
|--------|----------------|----------|--------|-------------------|----------|
| पु.सं. |                | श्लो.सं. | पु.सं. | ATTENDED.         | श्लो.सं. |
| 189    | अतिपतितावधि    | 23       | 198    | प्रेमामृत         | 45       |
| 197    | अदीर्घम्       | 43       | 219    | भार्गवः किल       | 99       |
| 204    | अधोमुखम्       | 61       | 183    | भृङ्गी गायति      | 13       |
| 220    | अनवाप्तमत्र    | 102      | 195    | मकुट मकुट         | 37       |
| 196    | अन्धम्         | 40       | 226    | मध्ये क्षीरपयोर्ग | धे 119   |
| 208    | अन्योन्य       | 71       | 200    | मन्दर             | 51       |
| 194    | अब्जपादम्      | 33       | 192    | यञ्जातीयो         | 30       |
| 218    | अरालं पातालम्  | 96       | 192    | यत् कल्पायुत      | 29       |
| 228    | अशक्यम्        | 123      | 180    | यत्तुङ्गश्रृङ्ग   | 6        |
| 195    | असिजलज         | 38       | 187    | यं स्वायत्त       | 21       |
| 201    | अहमहमिका       | 54       | 181    | वदीय शिखरागताम्   | 7        |
| 210    | आक्रीडभूमिषु   | 78       | 199    | यशोदाङ्गुल्य      | 47       |
| 196    | आजानज          | 39       | 207    | यस्याः कटाक्षण    | ाम्89    |
| 219    | आज्ञा तवात्र   | 100      | 213    | ये भक्ता          | 86       |
| 211    | आनन्द          | 79       | 191    | येष्वेकस्य        | 26       |
| 205    | आम्नाय         | 65       | 206    | यो जातक्रशिम      | T 68     |
| 229    | आयोध्यगान्     | 125      | 203    | यौवनवृष           | 60       |
| 223    | आश्रितेषु      | 109      | 222    | र्ष्क्रुसतितक     | 106      |
| 225    | इङ्गितम्       | 115      | 228    | तङ्कायुद्धहतान्   | 124      |
| 230    | इदमिमे         | 128      | 202    | लक्ष्म्याः पदम्   | 56       |
| 232    | इदं भूयो भूयः  | 132      | 211    | लोकांश्चतुर्दश    | 81       |
| 230    | इह च देवः      | 127      | 182    | वकुलधर            | 11       |
| 215    | इहावतीर्णस्य   | 89       | 210    | वनगिरिपति         | 101      |
| 227    | ईदृशावस्त्वद्  | 121      | 209    | वनाद्रिनाथस्य     | 74       |

| 210 | ईदृशैः परिजनैः       | 77  | 187 | वन्देय              | 20  |
|-----|----------------------|-----|-----|---------------------|-----|
| 179 | उदधिग                | 4   | 225 | वाराणसीदहन          | 116 |
| 221 | उपवनतरु              | 104 | 209 | वाहनासन             | 73  |
| 193 | एकैक                 | 32  | 231 | विज्ञापनाम्         | 129 |
| 205 | एते ते               | 64  | 182 | वृषगिरिरयम्         | 10  |
| 192 | ऐश्वर्य              | 28  | 200 | व्यूढ               | 50  |
| 194 | कनक                  | 34  | 199 | व्यालम्बि           | 48  |
| 227 | कल्की भविष्यन्       | 120 | 199 | व्याभाषित           | 46  |
| 179 | क्वचित्              | 3   | 180 | शशधर                | 5   |
| 219 | क्षितरियम्           | 98  | 221 | शिखरिषु             | 103 |
| 232 | कारुण्यामृत          | 131 | 202 | श्रीमद्वनाद्रि      | 55  |
| 224 | कालियस्य             | 111 | 178 | श्रीमन्तौ           | 1   |
| 231 | किञ्चेदं च           | 130 | 214 | श्रीमन्             | 87  |
| 194 | किं तु स्वयम्        | 35  | 181 | स एष                | 9   |
| 221 | कूलेऽब्धेः           | 105 | 200 | सदंस                | 49  |
| 225 | गायं गायम्           | 114 | 190 | सदा षाड्गुप्याखेश   | 24  |
| 188 | गुणजम्               | 22  | 191 | सदा समस्तम्         | 27  |
| 224 | गूहितस्वमहिमाऽपि     | 112 | 184 | सद्ब्रह्मात्म       | 16  |
| 209 | छत्रचामर             | 75  | 201 | सागराम्बर           | 53  |
| 217 | जगत् प्रलीनम्        | 94  | 216 | साचलावट             | 91  |
| 184 | जिन जीवन             | 15  | 213 | सिंहाद्रिनाथ        | 85  |
| 201 | ज्याकिणा <u>ङ</u> ्क | 52  | 195 | सुखस्पर्शेर्नित्यैः | 36  |
| 197 | जुष्टाष्टमीक         | 41  | 197 | सुचारुचाप           | 42  |
| 212 | ज्ञानिनः             | 83  | 203 | सुन्दरस्य किल       | 58  |
| 226 | त्वं हि सुन्दर       |     | 178 | सुन्दरायतभुजम्      | 2   |
| 223 | त्वं हि सुन्दरः यदा  | 108 | 223 | सुन्दरोरुभुज        | 110 |
| 228 | त्वामामनन्ति         | 122 | 181 | सुन्दररदोः          | 8   |
|     |                      |     |     |                     |     |

| 210 | द्वारनाथ          | 76  | 208 | J. A. J. Dr.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|-------------------|-----|-----|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 207 | दिव्याचिन्त्य     | 70  |     | सुन्दरस्य          | 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     |                   |     | 212 | सुरनर              | 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 212 | देवस्य सुन्दरभुजस | य84 | 204 | सुसुन्दरस्यास्य    | 62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 218 | नखक्रकचक          | 97  | 206 | सुसुन्दरस्यास्य तु | 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 217 | न वायुः           | 95  | 204 | सौन्दर्य           | 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 193 | निहीनो            | 31  | 202 | सौन्दर्यामृत       | 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 185 | पतिं विश्वस्य     | 17  | 206 | सौन्दर्यसारामृत    | 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 203 | पिष्टदुष्ट        | 59  | 190 | सौशील्याश्रित      | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 183 | पीताम्बरम्        | 14  | 217 | स्वपृष्टे          | 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 215 | पुच्छोत्पुच्छन    | 90  | 182 | हरिकुलम्           | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 186 | पृथिव्याद्        | 18  | 229 | हरितवारण           | 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 186 | प्रत्यगात्मनि     | 19  | 226 | हस्तिशैल           | 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 211 | प्रत्यर्थिनि      | 80  | 214 | हे देव सुन्दरभुज   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 216 | प्रलयज            | 92  | 226 | हे नन्दनन्दन       | 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 198 | प्रश्च्योतत्      | 44  | 222 | हे सुन्दरैकतरजन    | A STATE OF THE STA |
|     |                   |     |     | 9                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

#### वरदराजस्तवम्

| पु.सं.           |                 | श्लो.सं. | पु.सं. |             | श्लो.सं. |
|------------------|-----------------|----------|--------|-------------|----------|
| 276              | अकृतसुकृतकः     | 83       | 242    | प्रशान्त    | 13       |
| 250              | अञ्जनक्षितिभृतो | 30       | 279    | प्रियमितर   | 91       |
| 259              | अज्ञे यज्ञेश्वर | 53       | 262    | प्रेम्णा    | 58       |
| <sup>'</sup> 257 | अण्डानाम्       | 49       | 273    | बुध्वा च    | 79       |
| 240              | अद्भुतम्        | 9        | 262    | भक्तानाम्   | 59       |
| 247              | अनन्याधीनत्वम्  | 20       | 269    | भजत्सु      | 70       |
| 266              | अनाप्तम्        | 64       | 274    | भोगा इमे    | 81       |
| 256              | अम्भोधेः        | 45       | 250    | मथ्यमान     | 29       |
| 280              | अये दयालो       | 93       | 254    | मुखमुन्नसम् | 40       |

| 253                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अरुणाधर         | 37 | 260 | मुष्णन्                    | 54  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----|-----|----------------------------|-----|
| 252                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अलकालि          | 33 | 280 | यथाऽसि                     | 92  |
| 282                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अशेषदेशाखिल     | 98 | 268 | यदपराध                     | 68  |
| 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | आधिराज्यम्      | 25 | 281 | यदि त्वभक्तो               | 95  |
| 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | आश्लेषे         | 43 | 261 | या ते गात्रे               | 57  |
| 283                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | इत्थं जनम्      | 99 | 259 | यादृक्                     | 52  |
| 278                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | इयमिष्ठ         | 88 | 258 | या दामोदर                  | 51  |
| 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | इयं वैयूही      | 17 | 237 | यं परोक्ष                  | 5   |
| 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ऊर्ध्वमुपरि     | 26 | 261 | रम्भास्तम्भाः              | 56  |
| 251                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | उभयोरपि         | 32 | 256 | रिङ्खातो                   | 46  |
| 238                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | एष ईश           | 6  | 268 | वरद यदि                    | 67  |
| 253                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | करुणारस         | 35 | 279 | वरद यदिह                   | 89  |
| 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | कर्णिका         | 27 | 236 | वल्लिका                    | 4   |
| 257                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | किं धातुः       | 48 | 272 | विद्वेषमान                 | 76  |
| 241                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | गुणायत्तम्      | 11 | 253 | विभवम्                     | 36  |
| 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | गुणैष्यड्भिः    | 16 | 282 | विलोकनैः                   | 96  |
| 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तदपि किमपि      | 90 | 282 | विविश्य                    | 97  |
| 270                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तापत्रयी        | 72 | 266 | विवेकधियम्                 | 65  |
| 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | त्वक्च दृक्च    | 24 | 275 | विषयविषधर                  | 82  |
| 264                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | त्वत्पादाब्जे   | 62 | 278 | विषयविषयिणी                | 87  |
| 273                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | त्वद्दास्यमस्ये | 80 | 278 | शरणवरण                     | 86  |
| 269                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | त्वामामनन्ति •  | 69 | 277 | <b>भरपवरपवानिवं वेदिता</b> | 84  |
| 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | त्वामुदार       | 22 | 264 | शम्भोरम्भोरुह              | 61  |
| 246                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | दया             | 19 | 273 | शंपाचलम्                   | 78  |
| 270                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | नरसिंह          | 71 | 235 | श्रीनिधिम्                 | 2   |
| 243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | न वक्तुम्       | 14 | 252 | श्रवसश्च                   | 34  |
| 271                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | नानाविरुद्ध     | 73 | 283 | सदातनत्वे                  | 100 |
| THE RESERVE TO SERVE THE PARTY OF THE PARTY |                 |    |     |                            |     |

| नित्यमिन्द्रिय | 3                                                                                                           | 283                                                                                                                                               | समाहितैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| निरवधिषु       | 85                                                                                                          |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| निराबाधम्      | 12                                                                                                          |                                                                                                                                                   | the section of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| नीलमेघ         | 23                                                                                                          |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| न्याय          | 8                                                                                                           |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| पद्मायाः       | 41                                                                                                          |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| पद्यास्वद्याम् | 60                                                                                                          |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| परभागम्        | 31                                                                                                          |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                | THE PER                                                                                                     |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                |                                                                                                             |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                |                                                                                                             |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                |                                                                                                             |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                |                                                                                                             |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                |                                                                                                             |                                                                                                                                                   | and the state of t | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| पुनाप <b>य</b> |                                                                                                             | 2/1                                                                                                                                               | ह । न मरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| प्रकृष्टम्     | 15                                                                                                          |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                | निरवधिषु निराबाधम् नीलमेघ न्याय पद्मायाः पद्मायाः पद्मागम् परिजन परिपण्डित परो वा पाणिपाद पारिजात पुत्रादयः | निरविधेषु 85 निराबाधम् 12 नीलमेघ 23 न्याय 8 पद्मायाः 41 पद्मायाः 40 परभागम् 31 परिजन 63 परिपण्डित 39 परो वा 18 पाणिपाद 21 पारिजात 28 पुत्रादयः 77 | निरविधेषु 85 256 निराबाधम् 12 271 नीलमेघ 23 255 न्याय 8 255 पद्मायाः 41 261 पद्माखद्मम् 60 258 परभागम् 31 240 परिजन 63 267 परिपण्डित 39 253 परो वा 18 281 पाणिपाद 21 234 पारिजात 28 238 पुत्रादयः 77 271                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | निरविधेषु 85 256 सर्वज्ञाः निराबाधम् 12 271 सत्याधि नीलमेघ 23 255 सायामा न्याय 8 255 सालीया पद्मायाः 41 261 सौन्दर्याख्या पद्मारवद्याम् 60 258 सौन्दर्यामृत परभागम् 31 240 संवदेत परिजन 63 267 संग्रलेषे परिपण्डित 39 253 स्मितनिर्झरिका परो वा 18 281 स्वकेर्गुणेः पाणिपाद 21 234 स्वस्ति पारिजात 28 238 है कुदृष्टिः पुत्रादयः 77 271 है निर्भरो |

#### Appendix II

# Index of citations in the commentary of Rāmānujācārya on Pañcastavī

| Sl.No. | Page No. | Citations                              | Reference     |
|--------|----------|----------------------------------------|---------------|
| 1.     | 99       | अ इति ब्रह्मेति                        | ऐत 3.8.6      |
| 2.     | 99       | अकारो वै सर्वा वाक्                    | ऐत 3.6.7      |
| 3.     | 99       | अक्षराणामकारोऽस्मि                     | भ.गी. 10.13   |
| 4.     | 239      | अग्नेः शिवस्य माहात्म्यं तामसेषु       |               |
|        |          | प्रकीर्त्यते । राजसेषु च माहात्म्यधिकं |               |
|        |          | ब्रह्मणो विदुः ।।सङ्कीर्णेषु सरस्वत्या |               |
|        |          | पितृणां च निगद्यते । सात्त्विकेष्वथ    |               |
|        |          | कत्येषु माहात्म्यधिकं हि सः ।।         |               |
|        |          | तेष्वेव योगसंसिद्ध्या गमिष्यन्ति       | 214 19        |
|        |          | परां गतिम् ।। मत्स्यपुराप              | गम्-53.67.69  |
| 5.     | 260      | अजस्य नाभावध्येकमर्पितं                |               |
|        |          | यस्मिन्निदं विश्वं भुवनमधिश्रितं       |               |
|        |          | विश्वक्माण्यजनिष्टदेव आदित्य           |               |
|        |          | गन्धर्वो अभवद् द्वितीयः पिता           |               |
|        |          | तृतीयः जनयितौषधीनाम् । तैत्ति          | त.यजु. 4.6.2. |
| 6.     | 98,240,  | 280अणोरणीयान्महतो महीयान्              | कठो 2.20.     |
|        |          |                                        |               |
| 7.     | 99       | अणोरणीयां समनुस्मरेद्यः सर्वस्य        |               |
|        |          | धातारमचिन्त्यरूपम् । आदित्यवर्णं       |               |
|        |          | तमसः परस्तात् स तं परं                 |               |
|        |          | पुरुषमुपैति दिव्यम् ।                  | भ.गी. 8.9     |
|        |          | X                                      |               |

| 8.         | 98                      | अतः समुद्राः गिरयञ्च सर्वेऽस्मात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                           |
|------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
|            |                         | स्यन्दन्ते सिन्धवः सर्वरूपाः । अतश्च                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                           |
|            |                         | विश्वा ओषधयो रसाञ्च येनैष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                           |
|            |                         | भूतस्तिष्ठत्यन्तरात्मा ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | THE OLO                                   |
| 9.         | 99                      | अतो ज्यायांश्च पूरुषः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | मुण्ड. 2.1.9                              |
| 10.        | 237                     | अथात आदेशो नेति नेति न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | यजु 31.3.                                 |
|            |                         | ह्यन्यस्मादिति नान्यत्परमस्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | तन ४०८                                    |
| 11.        | 243                     | अद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | बृह 4.3.6.                                |
| 12.        | 103                     | अनन्तरूपं अनन्तविग्रहं यदेकमव्यक्तं                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मुण्ड 1.1.6.                              |
| Mar 1      |                         | अनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                           |
| 13.        | 282                     | अनवधिकातिशयप्रीतिकारिताशेषा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ıdı                                       |
|            |                         | वस्थोचितशेषशेषैकरतिरूपनित्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                           |
|            |                         | किङ्करो भवान् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
| 14.        | 283                     | अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | श.ग.                                      |
| T.         | 205                     | סויוושולוה פוסבוניתומות:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                           |
|            |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
| 15         | 110                     | शब्दाः । ब्रह्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सूत्रम् 4.4.22.                           |
| 15.        | 110                     | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 215 25                                    |
|            |                         | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।                                                                                                                                                                                                                                                                          | सूत्रम् 4.4.22.<br>छां. 6.3.2.            |
| 15.<br>16. | 110<br>265              | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं                                                                                                                                                                                                                                           | 215 25                                    |
|            |                         | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां                                                                                                                                                                                                          | छां. 6.3.2.                               |
| 16.        | 265                     | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।                                                                                                                                                                                | 215 25                                    |
|            |                         | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-                                                                                                                                                  | छां. 6.3.2.                               |
| 16.        | 265                     | शब्दाः । ब्रह्मः<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-<br>विंशोको विजिघत्सोऽपिपासः                                                                                                                     | छां. 6.3.2.<br>रा. I.43.10.               |
| 16.        | 265                     | शब्दाः । ब्रह्म<br>अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-                                                                                                                                                  | छां. 6.3.2.                               |
| 16.        | 265                     | शब्दाः । ब्रह्माः अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-<br>विंशोको विजिघत्सोऽपिपासः<br>सत्यकामः सत्यसङ्करपः।<br>अपि वृक्षाः परिम्लानाः सपुष्पा-                                                           | छां. 6.3.2.<br>रा. I.43.10.               |
| 16.<br>17. | 265<br>119<br>161       | शब्दाः । ब्रह्माः अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्भृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-<br>विंशोको विजिघत्सोऽपिपासः<br>सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः।<br>अपि वृक्षाः परिम्लानाः सपुष्पा-<br>ङ्कुरकोरकाः। उपतप्तोदकाः                              | छां. 6.3.2.<br>रा. I.43.10.<br>छां.8.7.1. |
| 16.<br>17. | 265<br>119<br>161       | शब्दाः । ब्रह्माः अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपापा विजरो विमृत्यु-<br>विंशोको विजिघत्सोऽपिपासः<br>सत्यकामः सत्यसङ्कत्पः।<br>अपि वृक्षाः परिम्लानाः सपुष्पा-<br>ङ्कुरकोरकाः । उपतप्तोदकाः<br>नद्यः पल्वलानि सरांसि च ।। | छां. 6.3.2.<br>रा. I.43.10.               |
| 16.<br>17. | 265<br>119<br>161       | शब्दाः । ब्रह्माः अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्भृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-<br>विंशोको विजिघत्सोऽपिपासः<br>सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः।<br>अपि वृक्षाः परिम्लानाः सपुष्पा-<br>ङ्कुरकोरकाः। उपतप्तोदकाः                              | छां. 6.3.2.<br>रा. I.43.10.<br>छां.8.7.1. |
| 16.<br>17. | 265<br>119<br>161<br>91 | शब्दाः । ब्रह्माः अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य<br>नामरूपे व्याकरवाणी ।<br>अनेन तोषितश्चासीद्धृत्यर्थं<br>रघुनन्दन । विससर्ज ततो गङ्गां<br>हरो बिन्दुसरः प्रति ।।<br>अपहतपापा विजरो विमृत्यु-<br>विंशोको विजिघत्सोऽपिपासः<br>सत्यकामः सत्यसङ्कत्पः।<br>अपि वृक्षाः परिम्लानाः सपुष्पा-<br>ङ्कुरकोरकाः । उपतप्तोदकाः<br>नद्यः पल्वलानि सरांसि च ।। | छां. 6.3.2.<br>रा. I.43.10.<br>छां.8.7.1. |

|            |             | क्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनं     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|-------------|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |             | शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ।।       | भ.गी. 13.7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 21.        | 216         | अमृतोदधिवत् सर्वेर्भुज्यमानोऽपि     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>Z1.</b> | 210         | सर्वदा । अधो न क्षीयते जातु         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |             | यस्मात्तस्मादधोक्षज ।। महा          | .भा.उद्योग.८.९.१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 00         | 142 014 046 | अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं          | and the state of t |
| 22.        | 143,214,246 | तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्ते      | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            |             | मम भूतमहेश्वरम् ।।                  | भ.गी. 9.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            |             |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 23.        | 109         | अयमात्मा ब्रह्मा                    | बृह.6.4.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 24.        | . 105       | आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत्         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 25.        | 280,107     | आदित्यवर्णं तमसः परस्तात् ।         | <b>श्वेता.3.8.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 26.        | 280         | आदित्यानामहं विष्णुः ज्योतिषां      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | 152,188     | रविरंशुमान् । मरीचिर्मस्तामस्मि     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |             | नक्षत्राणामहं शशी ।।                | भ.गी.10.21.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 27.        | 193,280,275 | आनन्दो ब्रह्म                       | बृह. 6.1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 28.        | 27.5        | आनुकूल्यस्य सङ्कल्पः प्रातिकूल्यस्य | 15 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            |             | वर्जनम् । रक्षिष्यतीति विश्वासः     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |             | गोष्टुत्ववरणं तथा ।। आत्मनिक्षे     | The second secon |
|            |             |                                     | अहि. 37.28, 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 29.        | 239         | आर्षं धर्मोपदेशं च वेदशास्त्र-      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |             | विरोधिना । यस्तर्केऽनुसन्धत्ते      | 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            |             | स धर्मं वेद नेतर ।।                 | मनु.12.106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 30.        | 252         | इच्छागृहीताभिमतोरुदेह ।             | वि.पु.6.5.84.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 31.        | 239         | इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुप-        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |             | बृंहयेत् । बिभेत्यल्पश्रुताद्वेदो   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | AUNE DE     | मामयं प्रहृष्यति ।।                 | महा.भा. I.1.290                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 32.        | 259         | इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयत ।       | ऋग्वेद 4.7.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 33.        | 100         | इन्द्र एकं सूर्य एकं जजान           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |             | वेनादेकं स्वधया तिष्ठतु ।           | महाना. 8.11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            |             |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 34. | 280     | इमान् लोकान् कामानी ईशत                          |
|-----|---------|--------------------------------------------------|
|     |         | ईशनीभिः। त्वष्टारं रूपाणि                        |
|     |         | विकुर्वन्तं विपश्चितम् ।। तैत्ति,आनन्दवल्ली      |
| 35. | 274     | ईश्वरोऽहमहं भोगी सिद्धोऽहं                       |
|     |         | सदृशो मम । भ.गी.16.14.                           |
| 36. | 220     | उत्सीदेयुरिमे लोका न                             |
|     |         | कुर्यां कर्म चेदहम् । भ.गी. 3.24.                |
| 37. | 267     | उदाराः सर्व एवैते ज्ञानी त्वात्मैव               |
|     |         | मे मतम् । भ.गी.7.18                              |
| 38. | 103     | ऋग्वेदे षोडशर्यं स्याद्यजुष्यष्टा-               |
|     |         | दशर्चकम् । सामवेदे सप्तर्चं तथा वाजसनेयके ।।     |
|     | 113     | एकमेवागद्वितीयं ब्रह्म । छान्दोग्य.6.1.          |
| 39. | 184,105 | एको ह वै नारायण आसीत्                            |
|     | 259     | न ब्रह्मा नेशन । महो 1.1.                        |
| 40. | 117     | एते वै निरायास्तात स्थानस्य                      |
|     |         | परमात्मनः । महा,भा.शान्ति. 116.6.                |
| 41. | 260     | एतौ तौ विबुधश्रेष्टौ प्रसाद-                     |
|     |         | क्रोधजौ स्मृतौ । तदादर्शित-                      |
|     |         | पन्थानौ सृष्टिसंहारकारकौ ।। महा.भा.शान्ति.350.19 |
| 42. | 187     | एष आत्मा अपहतपाप्मा विजरो                        |
|     |         | विमृत्युर्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः                |
|     |         | सत्यकामः सत्यसङ्कत्यः । छां.८.1.5.               |
| 43. | 99,106  | एष सर्वभूतान्तरात्मा दिव्यो                      |
|     |         | देव एको नारायण । सुबाल.7                         |
| 44. | 108     | कः श्रीः श्रियः परमसत्व-                         |
|     |         | समाश्रयः कः । स्तो.र. 12                         |
| 45. | 185     | कप्यासं पुण्डरीकमेवाक्षिणी । छां. 1.6.6.         |
| 46. | 259     | कारणं तु ध्येयः । अ.शि. 3                        |
| 47. | 98      | काली कराली च मनोजवा च                            |

|                | सुलोहिता या च सुरुक्मवर्णा ।<br>स्फुलिङ्गिई विश्वरूपी च देवी |                       |
|----------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------|
|                | स्फुलाङ्ग्रह विश्वस्था न युना<br>लोलायमाना इति सप्तजिह्वा ।। | मुण्डक.1.2.4          |
| DAPES AND      | लालायमाना इति सतान्तवानां                                    | 3 - 11.2.4            |
| 48. 235        | गङ्गायां दक्षिणे भागे योजनानां                               |                       |
|                | शतद्वयेपञ्चयोजनमात्रेण पूर्वाम्भो-                           |                       |
|                | धेस्तु पश्चिमे । वेगवत्युत्तरेतीरे                           |                       |
|                | पुष्यकोट्यां हरिः स्वयम् वरदः                                |                       |
|                | सर्वभूतानामद्यापि परिदृश्यते ।।                              | ब्रह्माण्ड पुराणम्    |
| 49. 159        | गच्छानुगच्छामि रणार्दितस्त्वं प्रविध                         | य                     |
|                | रात्रिचरराजलङ्काम् । आश्वास्य रि                             |                       |
| an author      | रथी सधन्वी तदा बलं                                           |                       |
| TAL PERSON     | द्रक्ष्यसि मे तद्रथस्थः ।।                                   | रा.युद्ध.59.141.      |
| 50. 267        | चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः                                    |                       |
| LITT           | सुकृतिनोऽर्जुन । आर्तो जिज्ञासुरथी                           | र्थी                  |
|                | ज्ञानी च भरतर्षभ ।।                                          | भ.गी. 7.16.           |
| 51. 264,205    | जगतः पावनार्थाय सा प्रयाता                                   |                       |
|                | चतुर्दिशम् । सीता चालकनन्दा च                                |                       |
|                | चक्षुर्भद्रा च वे क्रमात् ।।                                 | वि.पु. 2.2.33         |
| 52. 102        | जगतोऽस्य मूलम् ।                                             | ग.पू.1.3.             |
| 53. 143        | जन्मकर्म च मे दिव्यं एवं यो                                  |                       |
|                | वेत्ति तत्त्वतः । त्यक्त्वा देहं पुनर्ज                      |                       |
|                | नैति मामेति सोऽर्जुन ।।                                      | भ.गी.4.9.             |
| 54. 95, 124    | जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्म-                               |                       |
|                | धुसूदनः । सात्त्विकः स तु विज्ञेयः                           | 200                   |
|                | स वै मोक्षार्थचिन्तवह ।। महा. मो                             | क्षधर्मपर्वम् 358.73. |
| <i>55.</i> 173 | जृम्भणास्त्रप्रयोगेन जृम्भयामास                              |                       |
| 8 19 14        | शङ्करम् । जृम्भाभिभूतस्तु हरो                                | 46. 250               |
|                | रथोपस्थ उपाविशत् । न शशाक                                    |                       |
|                | योद्धं कृष्णेनाक्लिष्टकर्मणा ।।<br>XIV                       | वि.पु.5.33.24, 25     |

| 56. | 244      | ज्ञानशक्तिबलैश्वर्यवीर्यतेजांस्य-           |                     |
|-----|----------|---------------------------------------------|---------------------|
|     |          | शेषतः । भगवच्छब्दवाच्यानि विना              |                     |
|     |          | हेयैर्गुणादिभिः ।।                          | वि.पु. VI.5.79.     |
| 57. | 188      | ज्योतींषि विष्णुर्भुवनानि विष्णु-           | 14.3. 11.5./9.      |
|     |          | र्गिरयो दिशश्च ।                            | वि.पु.2.12.39       |
| 58. | 151      | त इषुं समस्कुर्वताग्निमनीकं                 | 14.3.2.12.39        |
|     |          | सोमं शल्यं विष्णुं तेजनम् ।                 | तै.सं.6.2,3         |
| 59. | 109,111  | तत्त्वमसि श्वेतकेतो ।                       | छां.6.8.7.          |
| 60. | 114      | तत्तेजोऽसृजत तदापोऽसृजत् ।                  | छां.6.2.3           |
| 61. | 151      | तथा सोमं शरशत्यं विष्णुं तेजन-              | 01.0.2.5            |
|     |          | मुत्तेजनं तैक्ष्ण्यम् । दक्षाध्वरध्वंसे तेन | 1 010/32/21         |
|     |          | शम्भुना विष्णुर्जितः ।।                     |                     |
| 62. | 144      | तदस्य प्रियमपिपाथो अस्यां नरो यः            | त्र                 |
|     |          | देवयवो मदन्ति । उरुक्रमस्य स हि             |                     |
| 63. | 163,115, | विष्णोः पदे परमे मध्व उत्सः । विष           | <u> </u>            |
|     | 132,265  | तद्विष्णोः परमं पदं सदा                     |                     |
|     |          | पश्यन्ति सूरयः ।                            | कठो. 3.9.           |
| 64. | 98       | तमक्रतुं पश्यति वीतशोको धातुः               |                     |
|     |          | प्रसादान् महिमानमीशम् ।                     | महा.8.1.            |
| 65. | 235      | तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं                |                     |
|     | 119      | देवतानां परमं च दैवतम् ।                    | <b>भ्वेता.</b> 6.7. |
| 66. | 280      | तमेवं विद्वानमृत इह भवति ।                  | तै.आ.3.1.3.         |
| 67. | 239      | तर्काप्रतिष्ठानादि ।                        | ब्रह्म. 2.9.4. (11) |
| 68. | 265      | तस्यां विम्रज्यमानायां सप्तस्रों-           |                     |
|     |          | तांसि जिज्ञरे । शङ्खिनी पद्मिनी             |                     |
|     |          | चैव नलिनी च तथैव च ।।                       | रा.І. 43.11.        |
| 69. | 101      | तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा                |                     |

|       |       | व्यवस्थितः । स ब्रह्म स शिवः सेन्द्रः |               |
|-------|-------|---------------------------------------|---------------|
|       |       | सोऽक्षरः परमः स्वराट् ।।              | ना.पू.ता. 3.1 |
| 70.   | 265   | ताः प्रतीचिं दिशं जग्मुः तिस्रो       |               |
| 70.   | 200   | गङ्गा शुभोदका । चक्षुषी सैव सिता      |               |
|       |       | च सिन्धुश्चैव महानदी । 1              | रा. I. 43.12. |
| 71.   | 265   | तिस्रत्वेता दिशं जग्मुः प्रतीचीं      |               |
| 0000  |       | तु शुभोदकाः । सप्तमी चान्वगात्        |               |
|       |       | तासां भगीरथमथो ध्रुवम् ।।             | रा. I.43.13.  |
| 72.   | 119   | तेजोबलैश्वर्यमहावबोधसुवीर्य -         |               |
|       |       | शक्त्यादिगणैकराशिः ।                  | वि.पु.6.5.54  |
| 73.26 | 7.274 | तेषामेवानुकम्पाथमहमज्ञानजं            |               |
|       |       | तमः । नाशयाम्यात्मभावस्थो             |               |
|       |       | ज्ञानदीपेन भास्वता ।।                 | भ.गी. 10.11.  |
| 74.   | 283   | तेषां तत्परमं स्थानं यद्वै पश्यन्ति   |               |
|       |       | सूरयः । एकान्तिनः सदा ब्रह्म          |               |
|       |       | ध्यायिनो योगिनो हि सः ।।              | वि.पु.1.6.39  |
| 75.   | 104   | ते ये शतं मानुषानन्दाः । स एको        |               |
|       |       | मानुष्यगन्धर्वाणामानन्द ।             | तै ति .2.8.   |
| 76.   | 141   | त्वमेनं पापीयसम् ।                    | र.स्तो.2.105. |
| 77.   | 312   | र्त्व मे स्वं, अहं ममैव स्वम् ।       |               |
| 78.   | 262   | दहरं विपाप्मं परवेश्मभूतं यत्         |               |
|       |       | पुण्डरीकं पुरमध्यसंस्थम् ।            |               |
|       |       | तत्रापि दहं गगनं विशोकस्तस्मिन्       |               |
|       |       | यदन्तस्तदुपांसितव्यम् ।               | महाना. 8.13.  |
| 79.   | 187   | दहरं पुण्डरीकं वेश्य                  | ना.अ.10       |
| 80.   | 274   | दासभूताः स्वतः सर्वे ह्यात्मनः        |               |
|       |       | परमात्मनः ।                           | म.रा.स्तो. 12 |

| 81.    | 107   | दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद्युगप-                    |            |
|--------|-------|--------------------------------------------------|------------|
|        |       | दुत्थिता । यदि भारसदृशी सा                       |            |
|        |       | स्याद्धासस्तस्य महात्मनः ।। भ.गी.11.12           |            |
| 82.    | 108   | देवी होषा गुणमयी मम माया                         |            |
|        |       | दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते                  |            |
|        |       | मायामेतां तरन्ति ते ।। भ.गी. 7.14                |            |
| 83.    | 237   | द्वावेव ब्रह्मणी रूपं मूर्तं चामूर्तं च । बह 431 |            |
| 84.    | 239   | धर्मे प्रतीयमाणे हि वेदेन करुणा-                 |            |
|        |       | त्मना । इति कर्तव्यताभागं मीमांसा                |            |
|        |       | पूरियष्यति ।। कुमारिलस्य तन्त्रवार्तिक           |            |
| 85.    | 99    | धातुः प्रसादान्महिमानमीशम् । कठो. 2.20.          |            |
| 86. 18 | 5,235 | न तत्समाभ्यधिकश्च दृश्यते । भ्वेता. 6.8.         |            |
| 87.    | 102   | न तस्य कार्यं करणं च विद्यते । श्वेता.6.8.       |            |
| 88.24  | 7,102 | न तस्येश कश्चन तस्य नाम महद्यशः । महा.1.10.      |            |
| 89.    | 102   | न त्वत्समोऽस्त्यभ्यधिकः कुतोऽन्यो                |            |
|        | 264   | लोकत्रयेऽप्यप्रतिमप्रभाव । भ.गी.11.43            |            |
| 90.    | 136   | न धर्मनिष्ठोऽस्मि न चात्मवेदी न                  |            |
|        | 276   | भितामांस्त्वचरणारविन्दे । स्तो.र.22              |            |
|        |       | अकिञ्चनोऽनन्यगतिः शरण्यत्वत्पाद-                 |            |
|        |       | मूलं शरणं प्रपद्ये ।                             |            |
| 91.    | 266   | न मे पार्थास्ति कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु           |            |
|        |       | किञ्चन । नानावाप्तमवाप्तव्यं                     |            |
|        |       | वर्त एव तु कर्मणि ।। भ.गी.3.22                   |            |
| 92.    | 283   | न च पुनरावर्तत । छां. 8.15.1                     |            |
| 93.    | 259   | न सन्नचासाच्छिव क्व केवलः । स्र्वेता.4.18        |            |
| 94.    | 280   | नान्यः पन्था अयनाय विद्यते । चित्त्यु. 12.7      | The second |
| 95.    | 186   | नान्यत्पश्यति नान्यच्चृणोति नान्यत्              |            |

|             |          | जानाति स भूमा ।                    | छां.7.24.1         |
|-------------|----------|------------------------------------|--------------------|
| 96. 144,274 |          | नारायणं परं ब्रह्म तत्त्वं नारायणः |                    |
|             |          | परः । नारायण परो ज्योतिरात्म       | T                  |
|             |          | नारायणः परः ।                      | महा. 9.3           |
| 97.         | 116      | निरञ्जनः परमसाम्यमुपैति ।          | मुण्डक.3.1         |
| 98.         | 137      | निरुच्छ्वासः सचैतन्यः स्मरं जन्म-  |                    |
|             |          | शतान्यपि । आस्ते गर्भेऽतिदुःखेन    |                    |
|             |          | निजकर्म निबन्धनः                   | ।। वि.पु.          |
| 99.         | 114      | निर्गुणस्याप्रमेयस्य शुद्धस्याप्य- |                    |
|             |          | मलात्मनः । कथं सर्गादिकर्तृत्वं    |                    |
|             |          | ब्रह्मणोऽप्युपगम्यत ।।             | वि.पु.3.1          |
| 100.        | 119      | निर्गुणं निरञ्जनम् ।               | त्रि.म.ना.7.12     |
| 101.240     | ,274     | निस्तुलं निरुपमं एतादृशं विश्व-    |                    |
|             |          | विलक्षणं यद्वस्त्वस्तीति ।         |                    |
| 102.100     | ,185     | पतिं विश्वस्यात्मेश्वरं            |                    |
|             |          | शास्ततं शिवमच्युतम् ।।             | महा.9.3            |
|             |          | नारायणं महाज्ञेयं विश्वात्मानं पर  | ायणम् ।            |
| 103.240     | ,280,119 | परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते      |                    |
|             |          | स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च ।।      | श्वेता.6.8         |
| 104.        | 266      | परित्राणाय साधूनां विनाशाय च       |                    |
|             |          | दुष्ट्रताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय   |                    |
|             |          | सम्भवामि युगे युगे ।।              | ा.गी.4.8           |
| 105.        | 241      | पवित्राणां पवित्रं यो              |                    |
|             |          | मङ्गलानां च मङ्गलम् ।              | वि.स.नाम.म.श्लो.10 |
| 106.        | 174      | पादेन कमलाभेन ब्रह्मरुद्रा-        |                    |
|             |          | र्चितेन च । पस्पर्श पुण्डरीकाक्ष   |                    |
|             |          | आपादतलमस्तकम् ।।                   |                    |

| 107.   | 238        | प्रकृतौतावन्मात्रं हि प्रतिषेधति       |                           |
|--------|------------|----------------------------------------|---------------------------|
| 100    | 00         | ततो ब्रवीति च भूयः ।                   | ब्रह्म.3.2.29             |
| 108.   | 99         | प्रशासितारं सर्वेषां अणीयांसम-         |                           |
|        |            | णीयसाम् । रुक्माभं स्वप्नधीगम्यं       |                           |
|        |            | विद्यात् तु पुरुषं परम् ।।             | मनुस्मृति. 12,122         |
| 109.   | 237        | प्राणा वै सत्यम् ।                     | बृह. 2.1.20               |
| 110.   | 275        | प्राजापत्यं गृहस्थानां ब्राह्मं सन्या- | 2.1.20                    |
|        |            | सिनं स्मृतम् । योगिनाममृतं स्थानं      |                           |
|        | 1.10.10    | स्वात्मसन्तोषकारिणम् ।।                |                           |
| 111.   | 234        | प्राप्यस्य ब्रह्मणो रूपं प्राप्तुश्च   |                           |
|        |            | प्रत्यगात्मनः । प्राप्त्रुपायं         |                           |
|        |            | फलं प्राप्तस्तथा प्राप्तिविरोधिः ।।    | हा.सं.                    |
| 112.   | 113        | बहुस्यां प्रजायये ।                    | छां.6.2.3                 |
| 113.   | 99         | ब्राह्मणः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च     |                           |
|        |            | सर्वदा । स्रवत्यनाहतं पूर्वं           |                           |
|        |            | परस्ताच विशीर्यते ।।                   | मनुस्मृति 2.74            |
| 114.10 | 05,184,259 | ब्रह्म वा इदमग्र आसीत् ।               | बृह. 1.4.1                |
| 115.   | 101        | ब्रह्मा शिवः शतमखः परमः स्वराड्        |                           |
| 116.   | 96         | भक्त्या मामभिजानाति यावान्             |                           |
|        | BÉRL PYRÉM | यश्चासि तत्त्वतः । ततो मां तत्त्वते    | t oes to                  |
| 2.40   |            | ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम् ।।            | भ.गी.18.55                |
| 117.   | 99         | भगवतो वासुदेवस्य प्रथमाभिधानम          | कारम-                     |
|        |            | भिदधतो किं नाम मङ्गलं न वृतम् । महा    | माष्ये अइउण् सूत्रभाष्यम् |
| 118.   | 284        | भवामि न चिरात् पार्थ                   | 130, 216, 143             |
|        |            | मय्यावेशित चेतसाम् ।                   | भ.गी.12.7                 |
| 119.   | 244        | भीषोऽस्माद्वातः पवते भीषोदेति सूर्य    | है। तै ति 1.2.8           |

| 120.               | 241 | भृगुर्वे वारुणिः वरुणं पितरमुप-             | 800               |
|--------------------|-----|---------------------------------------------|-------------------|
|                    |     | ससार अधीहि भगवतो ब्रह्म ।                   | तैत्ति. 3.1       |
| 121.               | 264 | भेदं चालकनन्दाख्यं यस्याः शर्वोऽपि          |                   |
|                    |     | दक्षिणम् । दधार शिरसा प्रीत्या              |                   |
|                    |     | वर्षाणामधिकं शतम् ।।                        |                   |
| 122.               | 259 | भूतस्य जातः पतिरेक आसीत् ।                  | तैत्ति.सं.4.1.8   |
| 123.               | 284 | मत्कर्म कृत्मत् परमो मद्भक्तः               |                   |
|                    |     | सङ्गवर्जितः । निर्वेरः सर्वभूतेषु यः        |                   |
|                    |     | समामेति पाण्डव ।।                           | भ.गी.11.55        |
| 124.               | 267 | मया ततमिदं सर्वं जगदव्यक्त-                 |                   |
|                    |     | मूर्तिना । मत्स्थानि सर्वभूतानि न           |                   |
|                    |     | चाहं तेष्ववस्थितः । न च मत्स्थानि           |                   |
|                    |     | भूतानि पश्य मे योगमैश्वरम् ।।               | भ.गी.9.4,5        |
| 125.               | 137 | मया परिजनस्यार्थे कृतं कर्म                 |                   |
|                    |     | शुभाशुभम् । एकाकी तेन दह्येहं               |                   |
|                    |     | गतास्ते फलभागिनः । यदि योऽन्याः             |                   |
|                    |     | प्रमुज्वामि तं प्रपद्ये महेश्वरम् ।         |                   |
|                    |     | अशुभक्षयकर्तारं फलमुक्तिप्रदायकम्           | ।। गभारेप.4       |
| 126.               | 102 | महान्प्रभुर्वे पुरुषः सत्त्वस्यैव प्रवर्तकः | श्वेता.3.12       |
| 127.               | 150 | मायां तु प्रकृतिं विद्यात् मायिनं तु महेश   | वरम्। श्वेता.4.10 |
| 128.               | 216 | मीनतनुत्वम् ।                               | र.स्तो. 2.60      |
| 129.               | 258 | मुखं पङ्कजरङ्गेऽस्मिन्                      |                   |
| THE REAL PROPERTY. |     | भ्रूलतानर्तकी तव ।                          | काव्यादर्श, 2.93  |
| 130. 216,143       |     | मोघाशा मोघकर्माणो मोघज्ञाना                 |                   |
|                    |     | विचेतसः । राक्षसीमासुरीं चैव                |                   |
|                    |     | प्रकृतिं मोहिनीं श्रिताः ।।                 | भ.गी. 9.12        |
| 131.               | 105 | य आत्मिन सञ्चरन् आत्मनोऽ-                   |                   |

|                | न्तरोवयमात्मा न वेद एष मर्वभूता-          | TARTITORE     |
|----------------|-------------------------------------------|---------------|
|                | न्तरात्मापहतपाप्मा दिव्यो देव             |               |
|                | एको नारायणः ।                             | ਪਗਕ           |
| 132. 105       | य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः                | सुबाल         |
|                | पुरुषो दृश्यते । हिरण्यश्मश्रुर्हिरण्यकेश |               |
|                | आप्रनखात् सर्व एव सुवर्णस्तस्य            |               |
|                | यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवाक्षिणी            |               |
|                | तस्मादिति नाम ।                           | छां. 1.6.7    |
| 133. 185       | यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिवीमन्त-          |               |
|                | रोऽयं पृथिवीं न वेद, यस्य पृथिवी          |               |
|                | शरीरं यः पृथिव्यामन्तरो यमयति ।           |               |
|                | तथाऽयमात्मनि तिष्ठन् आत्मनोऽन्त-          |               |
|                | रोऽयमात्मा न वेद, यस्यात्मा शरीरं         |               |
|                | य आत्मान्तरो यमयति ।                      | बृह. 5.7.6    |
| 134.240,244,24 | 17 यः सर्वज्ञः सर्ववित् ।                 | मुण्डक. 1.1.1 |
| 135. 240       | यच किञ्चिखगत्यस्मिन् दृश्यते              | तै.सं.        |
|                | श्रूयतेऽपि ।                              | नारायणसूक्तम् |
| 136.102,184    | यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते,              |               |
|                | येन जातानि जीवन्ति यत्प्रत्यन्य-          |               |
| 7,2,7,         | भिसंविशन्ति तद्विजिज्ञासस्व ।             | Alle to the   |
|                | तद्ब्रह्म ।                               | तैत्ति.3.1    |
| 137.193,240    | यतो वाचो निवर्तन्ते                       |               |
| 148,104        | अप्राप्यमनसा सह ।                         | तैत्ति.2.4.5  |
| 138. 98        | यद्वेदादौ स्वरः प्रोक्तो वेदान्ते         |               |
|                | च प्रतिष्ठितः । तस्य प्रकृतिलीनस्य        |               |
|                | यः परः स महेश्वरः ।।                      | महाना.8.17.   |
|                |                                           |               |

| 139. | 147 | यत्तदद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णं चक्षुः |               |
|------|-----|-----------------------------------------|---------------|
|      |     | श्रोत्रं तदपाणिपादं नित्यं विभुं        |               |
|      |     | सर्वगतं सुसूक्ष्मं तदव्ययम् भूतयोनिं    |               |
|      |     | परिपश्यन्ति धीराः ।                     | मुण्डक .1.6   |
| 140. | 237 | यथा महारजतं वासः, यथा                   |               |
|      |     | पाण्ड्वादिकं यथेन्द्रगोपो यथाभ्य-       |               |
|      |     | र्चिर्यथा पुण्डरीकम् ।                  | बृह.4.3.6     |
| 141. | 103 | यदन्तः समुद्रे कवयो वयन्ति              |               |
|      |     | तदक्षरे परमे प्रजाः ।                   | महा.4.6       |
| 142. | 174 | यदि मे ब्रह्मचर्यं स्यात् सत्यं च       |               |
|      |     | मयि तिष्ठति । अव्याहतं ममैश्वर्यं       |               |
|      |     | तेन जीवस्तु बालिकः ।                    |               |
| 143. | 220 | यद्यदाचरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो         |               |
|      |     | जनाः । स यत् प्रमाणं कुरुते             |               |
|      |     | लोकस्तदनुवर्तत ।।                       | भ.गी.3.21     |
| 144. | 235 | यस्मात्परं नापरमस्ति                    | 135 240       |
|      |     | किञ्चित् यस्मान्नाणीयो न                |               |
|      |     | ज्यायोऽस्ति कश्चित् ।                   | महा.8.3.      |
| 145. | 280 | यस्यात्मा शरीरं यस्य                    |               |
|      | 111 | पृथिवी शरीरम् ।                         | बृह.5.7       |
| 146. | 278 | या प्रीतिरविविमानां विषये               |               |
|      |     | त्वनपायिनी । त्वामनुस्मरतः              |               |
|      |     | सा मे हृदयान्नापसर्पतु ।।               | वि.पु.1.20.19 |
| 147. | 121 | युवा स्यात् साधु युवाध्यायकः आशिष्टो    |               |
|      |     | द्रिंढि बलिष्ठस्तस्येयं पृथिवी सर्वा    |               |
|      |     | वित्तस्य पूर्णा स्यात् । स एको          |               |

|      |       | मानुष आनन्द। तै ति 1.2.8                              |
|------|-------|-------------------------------------------------------|
| 148. | 275   | ये त्वक्षरमनिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते । भा.गी.12.3  |
| 149. | 278   | येन केनापि प्रकारेण द्वय वक्ता त्वम् । श.ग.18         |
| 150. | 213   | ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव                      |
|      |       | भजाम्यहम् । भ.गी.4.11                                 |
| 151. | 274   | योऽन्यथा सन्तमात्मानं अन्यथा                          |
|      |       | प्रतिपद्यते । किं तेन च कृतं पापं                     |
|      |       | चोरेणात्मापहारिणा ।। महा.भा.उ.41.37                   |
| 152. | 102   | यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् । तैत्ति.2.1.1     |
| 153. | 162   | यो हनूमान् स्नेहो मे परमो राजंस्त्वयि                 |
|      |       | नित्यं प्रतिष्ठितः । भिनतश्च नियता वीर                |
|      |       | भावो नान्यत्र गच्छति ।। रा.उत्तर.40.15                |
| 154. | 100   | लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तदिप । ब्रह्म.3.3.43         |
| 155. | 267   | यस्मात्परं नापरमस्ति किञ्चित् ।                       |
|      |       | यस्मान्नाणीयो न ज्यायोऽस्ति कश्चित् ।। महा.८.३.       |
| 156. | 138   | विज्ञानभ्रंशमाप्नोति जातश्च मुनिसत्तम ।               |
| 157. | 106   | विज्ञानसारथिर्यस्तु मनः प्रग्रहवान्नरः ।              |
|      |       | सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम् । । कठ.3.9. |
| 158. | 236   | वपाहोमे प्रवृत्ते तु प्रातः सवनकालिके ।               |
|      | JB13  | धातुरुत्तरवेद्यन्तः प्रादुरासीञ्जनार्दनः ।। ह.मा.15   |
| 159. | 153   | विष्णुर्विचक्रमे त्रेधा निदधे पदं त्रीणि तै.सं.       |
| 4.15 | V.2.4 | पदा विचक्रमे विष्णुर्गोपा अदाभ्यः । विष्णुसूक्तम्     |
| 160. | 151   | विष्णुरात्मा भगवतो भवस्यामित-                         |
|      |       |                                                       |

।। श्रतोज्याम्

|       |        | तेजसः । तस्मादनुज्ञासंस्पर्शं स         |                     |
|-------|--------|-----------------------------------------|---------------------|
|       |        | विषेहे महेश्वरः ।। मह                   | ा.भा.कर्णपर्व.35.50 |
| 161.  | 102    | विष्णोः सकाशादुद्भृतं जगत्तत्रैव        |                     |
|       | 260    | च स्थितम् । स्थितिसंयमकर्ताऽसौ          |                     |
|       |        | जगतोऽस्य जगच सः ।                       | वि.पु.1.3.1         |
| 162.  | 100    | वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येक-       |                     |
|       |        | स्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वम् ।        | तैत्ति.11.20        |
| 163.  | 99,173 | वेदाहमेतं पुरुषं महान्तं आदित्यवर्णं    |                     |
|       |        | तमसः परस्तात् ।                         | श्वेता.3.7          |
| 164.  | 103    | वेदेषु पौरुषं सूक्तं पुराणेषु च वैष्णवम | <b>ग्</b> ।         |
|       |        | भारते भगवद्गीता धर्मशास्त्रेषु मानव     | म् ।।               |
| 165.  | 114    | शक्तयः सर्वभूतानामचिन्त्यज्ञानगोच       | राः ।               |
|       |        | यतोऽतो ब्रह्मणस्तासु सर्गाद्या भावश     |                     |
| 84.5  |        | भवन्ति तपसां श्रेष्ठ पावकस्य यथोच       | यत ।। वि.पु.3.2     |
| 166.  | 96     | शुद्धभावं गतो भक्त्या शास्त्राद्वेद्मि  |                     |
|       |        | जनार्दनम् । मह                          | ाभारत, उत्त.68.5    |
| 167.  | 168    | शैलोऽग्निश्च जलाम्बभूव मुनयो            |                     |
|       |        | मूढां बभूवुर्जडाः प्राज्ञामासुरगाः      |                     |
|       |        | सगोपममृतामासुर्महाशीविषाः ।             | 157. 106            |
| er.   |        | गो व्यघ्नाः सहजाम्बभूवुरपरे त्वन्या-    |                     |
|       |        | म्बभूवुः प्रभो त्वं तेष्वन्यताम्बभूविथ  | 158. 236            |
|       |        | भवेद्वेणुक्वणोन्माथने ।                 | र.स्तो.उ.72         |
| 168.1 | 08,207 | श्रियः श्रीश्च भवेदग्रया कीर्त्या       | 159 153             |
| 105   |        | कीर्तिः क्षमया क्षमा ।                  | रा.2.44.15          |
| 169.  | 81     | श्रियैः समस्त चिद्विधानव्यसनं हरेः ।    |                     |
|       |        | अङ्गीकारिभिरालोकैः सार्थयन्यै           | 160. 151            |
|       |        | कृतोऽञ्जलिः ।।                          | श्री.गु.को.1        |

| 170.    | 93           | श्रुतिस्मृतिर्ममैवाज्ञा यस्तामुल्लङ्घ्य    |                |
|---------|--------------|--------------------------------------------|----------------|
|         |              | वर्तते । आज्ञाच्छेदी मम द्रोही मद्भ-       | 1001           |
|         |              | क्तोऽपि न वैष्णवः ।।                       | वि.ध.पु.76.31  |
| 171.    | 280          | स एको ब्रह्मण आनन्द ।                      | तैत्ति. 2.8    |
| 172.    | 276          | सकृदेव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते         | 1              |
|         |              | अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्व्रतं मम ।     | । रा.6.18.33   |
| 173.    | 284          | सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च               | 1001           |
|         |              | दृढव्रताः । नमस्यन्तश्च मां भक्त्या        |                |
|         |              | नित्ययुक्ता उपासते ।।                      | भ.गी. 9.14     |
| 174.    | 162          | स तन्निपतितं भूमौ शरण्यश्शरणा-             |                |
|         |              | गतम् । वधार्हमपि काकुरस्थः कृपया           |                |
|         |              | पर्यपालयत् ।।                              | रा.5.38.35     |
| 175.    | 119          | सत्त्वादयो न सन्तीशे येऽत्र                |                |
|         |              | तु प्राकृता गुणा ।                         | वि.पु. 1.9.44  |
| 176.    | 102          | सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञानम् ।                | भ.गी.14.17     |
| 177.    | 237          | सत्यं चानृतं च ।                           | छां.1.2.3      |
| 178.    | 280          | सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ।                 | तैत्ति.2.1.1   |
| 179.    | 241          | सत्यस्य सत्यं ज्योतिषां ज्योतिः ।          |                |
| 180.    | 237          | सत्यस्य सत्यं प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्य | म्। बृह.2.1.20 |
| 181.    | 283          | सदा पश्यन्ति सूरयः ।                       | कठो. 2.8.      |
| 182. 10 | 5,113        | सदेव सौम्येदमग्र आसीत्                     | CHE.           |
| 284     | , 259        | एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म ।                    | छां.6.2.1      |
| 183.    | 162          | स पित्रा च परित्यक्तः सुरैश्च              |                |
|         |              | परमर्षिभिः । त्रीन् लोकान् संपरिक्रम्य     | 197 - 191      |
|         |              | तमेव शरणं गतः ।।                           | रा.5.38.34     |
| 184.    | 98           | सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्             |                |
|         | mure male si | सप्तार्चिषः समिधः सप्त जिह्वा ।            | मुण्डक.2.1.8   |
| 185.    | 98           | सप्त ये लोके सप्त सप्त अन्ये च सप्त-       |                |
|         |              | सङ्ख्याकाः सप्तछन्दांसि सप्त स्वराः ।      |                |
|         |              | XXV                                        |                |

|        |            |                                    | The same of the sa |
|--------|------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 186.   | 98         | सप्त सूर्या दिवमनुप्रविष्टा ।      | तै.आ.अरुणप्रक्नम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 187.   | 119        | समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | स्वशक्तिलेशोद्धृतभूतसर्गः ।        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | तेजोबलैश्वर्यमहावबोधसुवीर्य -      | 121 580                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        |            | शक्त्यादिगुणैकराशीः ।।             | वि.पु.6.5.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 188.   | 105        | स यश्चायं पुरुषे यश्चासावा-        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | दित्ये स एकः ।                     | तैत्ति.2.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 189.   | 274        | सर्वज्ञसर्वभूतसुहृत्परमशेषत्वं     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | मदीयोऽयं इत्यभिमन्यसे ।            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 190.2  | 47,112,102 | , सर्वस्य वशी सर्वस्येशान ।        | बृह.4.4.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 191.   | 249        | सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रिय- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | विवर्जितम् । सर्वतः श्रुतिमल्लोके  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | सर्वमावृत्य तिष्ठति ।।             | भ.गी.13.13,14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 192.   | 110        | सर्वाणि रूपाणि विचिन्त्य धीरो      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | नामानि कृत्वाभिवदन् यदास्ते ।      | महा.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 193.2  | 80, 109    | सर्वं खल्विदं ब्रह्म तज्जालानीति   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        | 110,111    | शान्त उपासीतेति ।                  | छां.3.14.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 194.   | 103        | सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | सहस्रपात् ।                        | ऋक्.10.10.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 195.   | 235        | सुहृदं सर्वभूतानाम् ।              | भ.गी. 5.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 196.19 | 93, 104    | सैषा आनन्दस्य मीमांसा भवति         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | युवा स्यात् साधुयुवाध्यायकः ।      | तैत्ति.2.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 197.   | 193        | स्तुः प्रस्थः सानुरस्त्रियाम् ।    | अमर.2.3.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 198.   | 235        | स्वस्तिभिरतिदुर्गाणि विश्वा,       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            | खस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु,          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |            |                                    | तेरीयारण्यक शान्तिपाठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        |            |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 199. | 188 | स्वाधीनत्रिविधचेतनाचेतनस्वरूप-     |                          |
|------|-----|------------------------------------|--------------------------|
|      |     | स्थितिप्रवृत्तिकः । श्रीरङ्ग.      |                          |
| 200. | 150 | हन्तुमभ्यागतं रौद्रं शरभं नर-      |                          |
|      |     | केसरी । नखैर्विदारयामास हिरण्य-    |                          |
|      |     | कशिपुं यथा ।।                      | वराहपुराण                |
| 201. | 159 | हिमवान्मन्दरो मेरुस्त्रैलोक्यं     |                          |
|      |     | वा सहामरैः । शक्यो भुजाभ्या-       |                          |
|      |     | मुद्धर्तुं न शक्यो भरतानुजः ।।     | रा.युद्ध.59.110          |
| 202. | 259 | हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे ।         | तैत्ति.सं.4.2.8          |
| 203. | 103 | ह्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्यौ        |                          |
|      |     | अहोरात्रे पार्श्वे ।               | तै.आ.3.13.20             |
| 204. | 103 | हृदयेन हिरण्यशकलान् सम्भार-        |                          |
|      |     | यजुभिः पात्रचयनं ज्योतिष्मतीभि-    |                          |
|      |     | रुपोषणं नारायणाभ्यामुपस्थानाम् । आ | पस्तम्ब-ब्रह्ममेधसंस्कार |

## Appendix III

# Vyākarņasūtras cited by Rāmānujācārya in the commentary on Pañcastava

| Sl.No.  | Page No.    | Sūtra                          | Sūtra No. in<br>Aṣṭādhyāyi |
|---------|-------------|--------------------------------|----------------------------|
|         |             | man - labor depor              | Aştadılyayı                |
| 1.      | 267         | अकेनोर्भविष्यदाधमर्ण्ययोः      | 2-3-70                     |
| 2.      | 219         | अभिज्ञावचने लृट्               | 3-2-112                    |
| 3.      | 186         | अधिशीङ्स्थासां कर्म            | 1-4-46                     |
| 4.      | 278         | अन्यारादितरर्त                 | 2-3-29                     |
| 5.      | 174         | आ प्रत्ययात्                   | 3-3-102                    |
| 6.      | 250         | अभितः परितः समया               | वार्तिक1442-43             |
| 7.      | 155         | अभ्यासे चर्च                   | 8-4-54                     |
| 8.      | 94          | अलङ्कृञ्                       | 3-2-136                    |
| 9.      | 154         | अलमल्लोमल्लायेति               | वार्तिक 1462               |
| 103,134 |             | ı                              | ınder सूत्र 583            |
| 10.     | 91          | अशनायोदन्यधनाया                |                            |
| 11.     | 281         | आत्मन्विश्वजनभोगोत्तरपदात् स्व | 8l <b>5-1-</b> 9           |
| 12.     | 157         | बुभुक्षापिपासागर्तेषु          | 7-4-34                     |
| 13.     | 172         | आत्मन्विश्वजनभोगोत्तरपदात् ख   | s 5-1-9                    |
| 14.     | 144         | ईषदसमाप्तौ कल्पब्देशीयरः       | 5-3-67                     |
| 15.     | 248, 167    | उपसर्गाच                       | 5-4-119                    |
| 16.     | 285         | उपसर्गे घोः किः                | 3-3-92                     |
| 17.     | 173         | उपसर्गस्यायतौ                  | 8-3-79                     |
| 18.     | 168,180,230 | उपान्वध्याङ्वसः                | 1-4-48                     |
| 19.     | 134,164     | ओदिति                          | 1-1-15                     |

XXVIII

| 20. | 250        | कर्णललाटात् कनलङ्कारे 4            | 1-3-65            |
|-----|------------|------------------------------------|-------------------|
| 21. | 235        | कर्मण्यधिकरणे च                    | 3-3-93            |
| 22. | 260        | कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियाम्       | 3-3-43            |
| 23. | 169        | कास्प्रत्ययादाममन्त्रे लिटि        | 3-1-35            |
| 24. | 169        | कृञ्चानुप्रयुज्यते लिटि            | 3-1-40            |
| 25. | 212        | कृदिकारादिकतनो ङीष बह्वात्यन्      | नर्गणसूत्रम् - 50 |
| 26. | 128, 283   | कालाध्वनयोरत्यन्तसंयोगे            | 2-3-5             |
| 27. | 174        | क्यचि च                            | 7-4-33            |
| 28. | 111        | चिण्णमुलोरिति                      | 6-4-93            |
| 29. | 266        | जासिनिप्रहणनाटक्राथपिषां हिंसायाम् | 2-3-56            |
| 30. | 180, 265   | तत्करोति तदाचष्टे वार्तिक 1018     | under सूत्र 516   |
| 31. | 198        | दुहः कब्धश्चेति                    | 3-2-70            |
| 32. | 235        | नमः स्वस्तिस्वाहास्वधालंवषङ्योगाच  | 2-3-16            |
| 33. | 265, 152   | नपुंसकमनपुंसकेनैक्त्रचान्यतरस्याम् | 1-2-69            |
| 34. | 279        | पुरुषाभ्याण्णढञौ                   | 5-1-5             |
| 35. | 243        | प्रकाशनस्थेयाख्ययोश्च              | 1-3-23            |
| 36. | 217        | प्रष्ठोऽग्रगामिनि                  | 8-3-92            |
| 37. | 250        | फेनादिलच                           | 5-2-99            |
| 38. | 131        | भुजोऽनवने                          | 1-3-66            |
| 39. | 93,145,241 | भुवो भावे                          | 3-1-107           |
| 40. | 129        | योपधप्रतिषेधे हयगवयमत्स्य          |                   |
|     |            | मनुष्याणां प्रतिषेध                | वार्तिक 2495      |
| 41. | 165        | लोहितादिडाजभ्यः क्यष्              | 3-1-13            |
| 42. | 156        | विपराभ्यां जेश                     | 1-3-19            |
| 43. | 263,282    | शरीरावयवाद्यत्                     | 5-1-6             |
| 44. | 243,182    | श्लाघनुस्थाशपां ज्ञीप्स्यमानः      | 1-4-34            |
| 45. | 154        | सपत्रनिष्पत्त्रादतिव्यधने          | 5-4-61            |
|     |            |                                    |                   |

| 46. | 157         | सन्लिटोर्झेः                          | 7-3-57         |
|-----|-------------|---------------------------------------|----------------|
| 47. | 169         | सनाद्यन्ता धातवः                      | 3-1-32         |
| 48. | 169         | सर्वप्रातिपदिकेभ्य वार्तिक une        | der सूत्र 2665 |
| 49. | 248,144,174 | सुप आत्मनः क्यच्                      | 3-1-8          |
| 50. | 228         | संपर्युपेभ्यः करोतौ भूषणे             | 6-1-137        |
| 51. | 266         | स्थूलदूरयुवह्रस्वाक्षिप्रक्षुद्राणाम् | [6-4-156       |

CALLED SHEET DESIGNATION CONTRACTOR

### **BIBLIOGRAPHY**

#### Works in Sanskrit

1. Ahirbudhnyasamhitā in 2 volumes : Ed. by . D.

(अहिर्बुध्यसंहिता)

Ed. by . D.Rāmānujācārya, Adyar Library, Adyar,

Madras. 1916.

2. Īśādiviṃśōttaraśatōpaniṣadaḥ (ईशादिविंशोत्तरशतोपनिषदः)

Ed. Rāmācārya

Nirnayasagar Press,

Bombay, 1945

3. Jayākhyasaṃhitā : (जयाख्यसंहिता)

: Ed. by Embar Kṛṣṇamācārya

Gaikwad's Oriental Series No.54, Oriental

Institute, Baroda, 1967

4. Mahābhāratam

: Gita Press, Gorakhpur

5. Rāmāyaṇam :

Published by R. Narayanaswamy Aiyer, 1933

6. Kālidāsa

: Raghuvaṃśa, Ed. by

Gopal Raghunath Nandargikar, Motilal

Banarasidass, 1971.

7. Jagguvēnkatācārya

: Divyasūricaritāni, Ed. by

Jaggu Sudarsanacarya,

Mysore 1969.

#### XXXI

8. Daṇḍin (दण्डिन्) : Kāvyādarśa, Balamanorama Press, Mylapore, Madras 1903.

9. Pāṇini (पाणिनि) : Aṣṭādhyāyī - A word index, Avanindra Kumar, Parimal Publications, Delhi, 1946.

10. Yāmuna : Catuśśōkī and Stōtraratna with the commentary of Vēdāntadēśika Ed.by

Vēdāntadēśika Seventh Centenary

Trust, Mylapore, Madras - 4

11. Rāmānuja : 1. Śrībhāṣya with Śrutaprakāśikā, Ed. by
Uttamur T. Veeraraghavacharyar.
(2volumes) Visistadvaita Pracarini
Sabha, Madras, 1967.

2. Bhagavadgītā bhāṣya with Tātparyacandrikā of Vēdāntadēśika, Ed. P.B.Annangaracharyar, Kanchipuram, 1941.

3. Gadyatrayam with the commentary of Vēdāntadēśika and Sudarnasuri in (Sanskrit) and Periyavaccan Pillai (in Tamil) Vaisnava Grantha Mudrapaka Sabha, Kanchipuram, 1916.

#### XXXII

## Works in English

1. Adidevananda : Yatindramātādipikā of Srinivasa

dasa, Eng. Translation (2nd Edn.)

Ramakrishna Mutt, 1967.

2. Nancy Ann Nayar : Praise Poems to Vișņu and

Sri Anantacharya Indological Research Institute series No. XXII

Bombay.

3. Dr. S. Radhakrishnan : Indian Philosophy vol.II (second

edn.) 1929. New York, Mac

Millan Company

4. Srirama Bharati : The Sacred Book (Nalayira

Divyaprabandham) rendered in

English-SriSadgopa

Tirunarayana swamy

Divya Prabhandha Pathasala,

Jaladampet, Chennai - 601 302.

2000

5. M.K. Srinivasan : Sristava - English Translation

Visistadvaita Pracarini Sabha,

Madras - 4, 1997.

6. S.M. Srinivasachari : Vaisnavisim : Its Philosophy,

Theology and Religious

Discipline, Motilal Banarasidass,

2000.

XXXIII

7. A. Srinivasaraghavan

- 1. Visnusahasranama (Bhagayad gunadarpana of Parasara Bhatta)
- Eng. Translation. Visistadvaita Pracarini Sabha. 1983.
- 2. Srisuktabhasya and other Laksni stotras - Eng. Translation, Pratibha Prakasana, New Delhi, 1996.

#### Works in Manipravāla

1. P.B. Annangaracharyar:

Ed. with commentary in Manipravāla for Atimānusastava, Varadarājastava, Vaikunthastava, Śrīstava, Sundarabāhustava, Śrīgunaratnakōśa Sri and Rangarājastava, Granthamala office, Kanchipuram. 2. Vēdāntadēśika : Śrīmadrahasyatrayasāra, Published

Asramam, II Edn., 1986

by Poundarikapuram Swami

#### Works in Tamil

1. V. Srivatsankacharyar

Pañcastavi, Ed. with a commen tary in Tamil in 2 volumes, Visistadvaita Pracarini Sabha, Madras, 1986.

2. Sathakopacharyar

Vedarthasangrahah, Ed. with a commentary in Tamil, Velachari, Chennai-42, 1997

#### Articles

1. Dr. M. Narasimacharya:

The Pañcastavi of Kuresvara -In papers of Seminar on Sanskrit Literature 1979. Anantacharya Indological Research Institute series -IV, Bombay, pages 57-79

Visissedvalta Pracarini Salita

perces of Seminar on Sinskill

Indological Research Institute

Vaidika Pandit Sri V Hariharan Collection, Sholinganallur, Chennai

Vaidika Pandit Sri V Hariharan Collection, Sholinganallur, Chennai